# इरिष्टु



दश्तावेज: संथाल विद्रोह 

कौन कहे भारखण्डी और कौन कहे आदिवासी

जुनाव बहिस्कार 

भारखण्ड की स्वायत्तता और प्रम्परागत गांवव्यवस्था 

बहे बांधों का विकल्प 

कहानी और कविताएं

## सम्पाइक

दिलीप कुमार

#### **आवरण चित्र** सचिन

सम्पर्क पता
सम्पादक, भारखण्ड दर्शन
रूम नम्बर : 3
चण्डीनगर हाउसिंग सोसाइटी
साकची
जमशेदपुर—831001
(बिहार)

#### OSTOR

समग्र प्रकाशन की ओर से सीताराम शास्त्री C/o, बहादुर उरांव, राखां, असन्तर्लिया, चक्रधरपुर-833102 (बिहार)

### इस अंक में

#### पृष्ठ

- 1 सम्पादकीय
- 3 पाठकों के विचार
- 6 कविताएँ
- 8 दस्तावेज: महान संथाल विद्रोह [ 1855-56]
- 🔲 🛚 डबल्यू. डबल्यू. हंटर
- 18 छोटानागपुर-संथालपरगना में बड़े बाँधों का विकल्प-iii
- 🛘 वीर भारत तलवार
- 31 कौन कहे भारखण्डी और कौन कहे आदिवासी?
- 🗆 निर्मल सेनगुप्ता
- 35 और कितने दिन [ कहानी ]
- 🔲 रंजीत राजीव
- 43 चुनाव का मुद्दा
- □ वीर भारत तलवार
- 46 छोटानागपुर में गाँवों की व्यवस्था [ विशेष निबंध ]
- 🔲 प्रभुमहापात्र

#### सम्पादकीय

भारखण्ड दर्शन का चौथा अंक प्रस्तुत है। अनिवार्य कारणों से बहुत चाहने पर भी शीघ्र अंक निकाला नहीं जा सका। इसके लिए हमें खेद है। पिछले अंक के सम्पादकीय में भारखण्डी बुद्धिजीवियों की उदासीन भूमिका का उल्लेख किया गया था। लगता है कि सम्पादकीय को लोगों ने गंभीरता से लिया। इस दौरान हमें कई रचनायें प्राप्त हुईं। जगह की कमी के चलते हम उन सब को प्रकाशित नहीं कर पा रहे हैं। लेकिन भविष्य में उपयोग के लिए वे हमारे फाईल में सुरक्षित हैं। रचनाओं के लेखकों को हार्दिक धन्यवाद देते हैं।

पिछला वर्ष भारखण्ड आन्दोलन के लिए एक हचचल भरा वर्ष रहा है। 1 जनवरी 1989 को खरसवां के शहीदों की याद में समाविष्ट होकर आजसू के कार्यकर्ताओं के अपने प्रमाण-पत्र जलाये जाने और भारखण्ड न मिलने तक घर न लौटने की शपथ लेने से लेकर "भारखण्ड नहीं तो चुनाव नहीं" की नीति के प्रत्याहरण पर विचार करने तक एक लम्बा साल गुजर गया। इस दौरान आजसू के "नेतृत्व" में भारखण्ड समन्वय समिति के जूभारू बन्द से दबाव में आकर केन्द्र सरकार ने भारखण्ड आन्दोलनकारी संगठनों को वार्ता के लिए बुलाया। वार्ता की प्रक्रिया में गठित भारखण्ड विषयक समिति ने भारखण्ड का सर्वेक्षण करके सरकार को अपनी रपट दी। रपट में भारखण्ड के सिलसिले में कुछ महत्वपूर्ण सुभाव दिए गये। इसके बाद सरकार बदल गयी। नयी सरकार आयी। अब देखना है कि नयी सरकार रपट पर कौन सी कारवाई करती है।

वार्ता के दौर में भारखण्ड मुक्ति मोर्चा के भारखण्ड समन्वय समिति के साथ मोर्चाबन्दी करने से लोगों को लगा था कि भारखण्डी ताकतों की अभी पूर्ण एकता हो गयी है। लेकिन शीघ्र ही यह भ्रम टूट गया। चुनाव में भारखण्ड पार्टी और मुक्ति मोर्चा यथावत आपस में उलझे रहे। आजसू समन्वय समिति से टूट गया। फिर भी, सत्ता का सवाल उनको जोड़ती और तोड़ती रहेगी।

भारखण्ड मुक्ति मोर्चा के तीन उम्मीदवार और भारखण्ड समर्थक श्री ए० के० राय के सांसद बन जाने और चुनाव में कुल मिलाकर भारखण्डी पार्टियों को अच्छी संख्या में मत प्राप्त होने से भारखण्डी जनता काफी उत्साहित है। शायद आसन्न विधान सभा चुनावों में भारखण्डी दल फिर से 32 सीट जीत लेंगे।

उपरोक्त घटनाचक्र से लग सकता है कि भारखण्ड आन्दोलन अग्रगित पर है। लेकिन आम आदमी और समस्यायें जहाँ थीं वहीं हैं। भाषणबाजी को छोड़कर जन-समस्यायों से निपटने के लिए जमकर कोई संघर्ष छेड़ना भारखण्डी दलों का कार्यक्रम कभी नहीं रहा है। लोग पूछते हैं कि चुनाव जितने और सत्ता में आने के आग्रह से ग्रस्त नेतृत्व क्या सत्ता में आने के बाद भी समस्याओं की ओर ध्यान देंगे? हो सकता है नेतृत्व अपनी लीक पर ही बना रहे जिस पर वह चलता रहा है।

मौजूदा भारखण्ड आन्दोलन जनता की जमीन, जंगल, विस्थापन, रोजगार, भाषा की प्रतिष्ठा आदि मुद्दों पर किए आन्दोलनों का समग्र रूप नहीं है और न ही वह उनको प्रतिबिम्बित करता है। जिस राह पर जो नहीं है वह कल उस राह पर किस बिना पर चलेगा?

भारखण्ड आन्दोलन भारखण्डी जनता के लिए तभी कोई क्रान्तिकारी-परिवर्ष नकारी भूमिका अदा कर सकेगा जब वह उपरोक्त मुद्दों पर खड़ा एक जन-आन्दोलन होगा। जन-आन्दोलन में जनता की सिक्रिय भूमिका के अभाव के चलते ही बन्दों को असरदार बनाने के लिए आतं क-वादी हथकंडों का सहारा लेना पड़ता है। भारखण्ड आन्दोलकारी अगर अपनी नीति को जनमुखी न बनावें तो मौजूदा तीन भारखण्डी सांसद और संभावित '32' विधायक मिलकर भी जयपाल सिंह के 32 विधायकों से अधिक कुछ नहीं कर पायेंगे, चाहे वे सत्ता में पहुंच जायें या नहीं। [5.2.90]



#### आरक्षण का विरोध करना होगा

पौलुस कुल्लु द्वारा लिखित ''भारखण्ड प्राप्ति के संभा-वित उपाय'' ('भारखण्ड दर्शन'. अंक 3 ) लेख पढ़ा । उन्होंने भारखण्ड प्राप्ति के जो उपाय हमारे पाठकों तक पहुंचाया उससे मैं पूर्णतः सहमत हूं । किन्तु श्री कुल्लु ने कुछ तत्वों का जिक्र नहीं किया और वह है भारखण्ड क्षेत्र में 'आरक्षण' । सच पूछा जाय तो भारखण्ड प्राप्ति के रास्ते की सबसे बड़ी बाधा आरक्षण है । सरकार आरक्षण देकर वास्तव में भारखण्ड के आदिवासियों (अनु-सूचित जनजाति ) एवं अन्य जातियों के बीच दरार पैदा कर रही है ।

भारखण्ड क्षेत्र में जब भी किसी नेता का आगमन हुआ वो सिर्फ आदिवासियों की ही सुविधा एवं असु-विधा का जिक करते हैं जबिक भारखण्ड में आदि-वासियों के अलावे और भी अनेक जातियाँ हैं जिनमें मुख्यतः पिछड़ी जातियाँ हैं। इन जातियों का आर्थिक राजनैतिक एवं शैक्षणिक विकास उचित सुविधा के अभाव में अवरूद्ध हो रहा है। यही कारण है कि ये जातियाँ भारखण्ड आंदोलन को पूर्णतः सहयोग प्रदान नहीं करते हैं। आरक्षण के कारण हमारे भारखण्ड के बुद्धिजीवियों का सही विकास नहीं हो रहा है। यदि हमें अलग भारखण्ड राज्य प्राप्त करना है तो हमें सर्वप्रथम आरक्षण का विरोध करना होगा। आरक्षण के हटने से ही भारखण्ड के सभी जातियों को नौकरी एवं शिक्षा का समान अवसर प्राप्त होगा। तभी भारखण्ड तथा भारखण्ड आन्दोलन का चौमुखी विकास सम्भव है।

जयपाल सिंह उराँव राँची

# सवालों को अन-चेतना और जन-शिक्षण से जोड़ना पड़ेगा

क्कारखण्ड दर्शन के तीसरे अंक को पढ़ने से मेरे दिमाग में बहुत सारी बातें उभर आती हैं और एक बेचैनी भी होती है।

जैसे कि एक सवाल सम्पादकीय से ही पैदा होता है — आन्दोलन के राजनीतिक धरातल को ऊँचा करने में भारखण्डी बुद्धिजीवी पर्याप्त मात्रा में शामिल क्यों नहीं हो रहे हैं ? कहीं बुद्धिजीवी बनने की प्रक्रिया में एसे कुछ तत्व तो नहीं हैं जो उनको जनता से अलग कर रहे हों ?

इससे गहरा और एक सवाल है-आन्दोलन के बौद्धिक कार्य (याने की समस्याओं को सोचने समभने की कोशिश) की जिम्मेवारी ऐसे वृद्धिजीवियों के ऊपर क्यों छोड़ा जा ग्हा है जो एक अरसे से (अंग्रेज लॉर्ड मैकाले की कुटनीति के अनुसार ) जनता के ऊपर राज करने के लिए शिक्षित किये जा रहे हैं ? क्या इस काम को जनता खुद कर नहीं सकती ? इस बात की भलक तो हमें बड़े बाँधों पर वीर भारत तलवार के लेख में भी मिलता है। आखिर परंपरागत सिंचाई व्यवस्था तो जनता ही ने बनाई थी न ? तो फिर किन बुद्धिजीबी इंजिनियरों ने वड़े बांघ की बात उठाई ? गौर करने की बात यह भी हैं कि उत्तर बिहार में बाढ़ से बचने के लिए लगातार 1890 से बड़े बाँघ बनाने का प्रस्ताव आ रहा था और 1950 तक हर तक़नीकी संस्था ने उसे नकारा था। फिर अचानक 1953 में कोसी बाँध और तटबंध करेंसे पारित हो गये ? और 10 वर्षों के अन्दर उत्तर बिहार की हर नदी पर तटबंध बनाने का काम कैसे शुरू हो गया ? किस 'बुद्धि'

की यह सारी उपज थी ? कोसी तटबंध बनने के 30 साल बाद यह सवाल इसिलए जरूरी है क्यों कि तटबन्ध बने थे 5 लाख एकड़ जमीन को बाढ़ से बचाने के लिए जबिक आज करीब उतनी ही जमीन दलदल में बदल गयी है या 12 महीने पानी में डूबी रहती है। यही भलक औरतों के सवाल में भी दिखाई देती है। एक तरफ नारी मुक्ति का दर्शन है जिसमें ग्रामीण महिलाएँ मूक श्रोता मात्र रह गई हैं, दूसरी तरफ डायन प्रथा और जमीन पर मालिकाना के हक की समस्यायें हैं जो शिक्षित एवं मुखर स्त्री नेताओं के नारों के सिवा जैसी की तैसी रह गयी है। कहाँ है 'बुद्धि' और 'श्रम' का मेल ?

इसका यह मतलब नहीं कि आम गरीब जनता हर समस्या को समभती है या हर सवाल का उत्तर उसके पास है। सत्तारूढ़ वर्ग के प्रचार का भी असर जनता के ऊपर पड़ता है। जैसे कि 40 वर्षों के निरन्तर प्रचार के बाद उत्तर बिहार के किसान भी मानने लगे थे कि तटबन्थ ही बाढ़ को रोक सकते हैं अन्यथा दूसरा विकल्प नहीं, किन्तु आज तटबंघों के टूटने के साथ-साथ वह बिश्वास भी टूट रहा है। तो कैसे इन ''वैज्ञानिक'' अन्ध-विश्वासों और मान्यताओं से छुटकारा पाया जा सकता है ?

मुझे तो बार-बार ऐसा लगता है कि हर मुद्दे पर, हर विषय पर, एक सिक्रय आन्दोलन को पुरानी बाधाओं को तो ज़ना बहुत ही आवश्यक हैं। मसलन वड़े बाँधों की जगह छोटानागपुर—संयालपरगना में आहर और छोटे बाँध ही बनाये जायें, फिर भी गरीबी नहीं हटेगी, क्योंकि उनका फायदा भो शिक्तिशाली वर्ग लेंगे। तो क्या ऐसी बातों को और साफ करने की जिम्मेवारी 'भारखण्ड दर्शन' के लेखकों पर नहीं पड़ती? इस संदर्भ में कुछ उदाहरण मेरे मन में आते हैं।

जैसे कि संथाल विद्रोह के संबंध में जो दस्तावेज छापा

गया है उसमें कानू संथाल के कोर्ट का अभिलेख भी रहता और साथ ही उसके विद्रोह की कहानी भी बतायी जाती तो कितनी साफ हो जातीं। सजा की सूची देखकर एक बात तो तुरन्त सूभती है। हर एक मुजरिम को "अवैध दंगा" करने के लिए सजा दी गयी है। तो इसका मनलब क्या थह होता है कि कोई दंगा ऐसा भी होता है जो "वैध"? — जैसे कि पुलिस द्वारा मजदूरों को पिटाई और कहल!

या गाँवों के नामों की बात लीजिए। मेरे ख्याल से यह तो आम बात है कि पुराने नाम किसी प्राकृतिक विशेषता या घटना से जुड़े हुए थे। देश में पता नहीं कितने ही पिपरिया और डोंगरीटोला और डोंडीताल और सीतापुर होंगे। इरन्तु इतिहास में उन नामों का बदलता हुआ क्रम ज्यादा महत्वपूर्ण होता हैं। जैसे कि यहाँ खजूरवाटोला (खजूर के पेड़ से सम्बन्धित), पटउराटोला छींदटोला का समूह आज से 100 साल पहले अनूपपुर बन गया। क्यों कि इलाकेदार अनूप सिंह ने अपनी शान के लिए यहाँ अपनी छतरी बनाई और रेल की पटरी विछाने में अंग्रेजों को मदद की।

कुलोदा महताइन की कहानी बहुंत पसंद आई। परन्तु उस पर दूसरी नजर दौड़ाने पर यह सवाल सामने आता है—इतना जोर एक व्यक्ति विशेष पर क्यों? क्या समाज में बदलाव एक इन्सान के विद्रोह से आयेगा? क्या इति-हास हमें यही बताता है कि संथाल हूल केवल कानू संथाल की नहीं थी बहिक कई हजार संथाल, कम्हार, पहड़िया, कुम्हार और अन्य जाति के लोगों की थी?

इसी सिलसिले में पौलूस कुल्लु का सुभाव अच्छा लगा कि जाति के आघार पर संगठन बनाया जाये क्यों कि इतिहास बताता है कि यही आधार संगठन का पहले से रहा है। परन्तु क्या यह पर्याप्त है? क्या वर्ग (या उत्पादन के काम ) की पहुँचान जरूरी नहीं ? अन्यथा संघ क्या केवल जाित के आधार पर बन सकेगा ? दोनों का तालमेल क्या सम्भव है ? एक सुभाव यह भी हो सकता है कि जहाँ संथाल संगठन बने वहाँ उसके भी कई अंग हों। जैसे कि संथाल महिला मंडल, आदिवासी किसान समिति, आदि। इसी तरह दूसरी जाितयों में भी, तािक संगठन बनाने में पुरानी जातीय पहचान की मदद मिले और साथ-साथ मंघ बनाने के लिए सभी मजदूरों या सभी किसानों को संगठित करने में भी यह सहायक हो याने कि वर्ग की पहचान भी रहे।

चक्रधरपुर में बने मंग्राम समिति का कुछ हद तक यही चरित्र था। आदिवासी की पहचान भारखण्ड आन्दोलन से आयी और मजदूर की पहचान रेल मजदूरों के संगठन से भरततु इसके साथ ही दो मुह् और सामने आते हैं। पहला तो यह है कि वर्ग की पहचान तभी बन सकेगी जब उस उत्पादन व्यवस्था को समभा जायेगा जिसमें वह वर्ग जुड़ा हुआ है। याने, रेल मजदूर की ताकत इस पर निर्भर है कि रेल व्यवस्था में मजदूर एक खास जगह पर है और वहाँ से वह अपने दृश्मनों के तौर-तरीकों और आपसी सांठ-गाँठ को पहचान सकता है। तभी न वह यूनियन नेता एवं रेल अधिकारी के श्रष्टाचार और महाजन की सुदखोरी के खिलाफ आवाज उठा सकता है?

दूसरा मुद्दा है भारखण्डी किसान और रेल मज-दूर के रिस्ते का । जैसे लेखक श्रीहर्ष कन्हारे कहते हैं—यह तो बार-बार देखा गया है कि मजदूर देहात क्षेत्र के संघर्ष से अपने को अलग रखते हैं। परन्तु क्या यह केवल शहर और गांव का विरोध है ? क्या यह सच नहीं है कि इस देश के इतिहास में कई ऐसी घटनायें हुई हैं जिनमें गाँव के किसानों ने बड़ी तादाद में अपनी मजदूर भाईयों की लड़ाई में हिस्सा लिया है, मदद की है ? यह क्यों हुआ है ? चेतना में इतना अंतर क्यों ?

शायद इसका उत्तर कुछ हद तक रंजन घोष के ठेख में मिलता है। भौरा कोलियरी के गोवर्धन मांभी और फाग भूं इयां श्रब्ध अफसरों की कतार में इसलिए नहीं खड़े हैं कि विस्वभाव से ही मतलबी और चरित्रहीन हैं। नहीं यह केवल मजदूर आन्दोलन की असफलता है। जो

बात लेख में छुपी हुई है किन्तु साफ शब्दों में नहीं आती है, वह है इसमें सत्ता-पक्ष की मजबूत और सुनियोजित योजना । वे सोच-समम्कर ऐसे कदम उठाते रहते हैं जिससे उत्पादन का खर्चा घटता रहे और मजदूर पर लगाम वरकरार रहे । आखिर, चार्जशीट से लेकर छंटाई तक और भारत यात्रा (LTC) से लेकर बोनस तक—यह सब क्या है ? मैनेजमेन्ट की भाषा में इसको 'वर्क रेशन-लाईजेशन' कहा जाता है यानी वह 'विज्ञान' जिससे काम और कर्मी दोनों मैनेजमेन्ट के नियंत्रण में रहें । इस विज्ञान को समझे विना मजदूर उसका जवाब भी नहीं ढूढ़ सकेगा । आदमखोर शेर को मारने के लिए उसकी आदत, चाल-चलन, सोचने के तौर-तरीके यह सब समम्मना बहुत जरूरी होता है । नहीं तो उसे मारने के लिये गया हुआ शिकारी खुद शिकार बन जायेगा ।

यह सवाल चक्रधरपुर की संग्राम सिमित की लड़ाई के सिलसिले में भी प्रासंगिक है। क्या संग्राम सिमित की घोषित नीति इस बात का इजहार करती है कि किसान और मजदूर के सामने एक ही शेर खड़ा है? या क्या यह केवल एक आपसी लेन-देन का रिश्ता है? मेरी समफ में इन सवालों को सिर्फ संग्राम सिमित और उसके नेताओं से जोड़कर देखने में भारी भूल होगी। समस्या का स्तर आम रेल-मजदूर तथा आम भारखण्डी किसान का है। क्या ये दोनों समफते हैं कि उनका दुश्मन एक ही है? सिमित ने कौन से ठोस कदम उठाये हैं इस दुश्मन की छिव को साफ-साफ सबके सामने रखने के लिए ?

भारखण्ड दर्शन का तीसरा अंक अच्छा लगा। मुझे लगता है कि इसमें एक कोशिश है जो अभूतपूर्व है। इसी-लिए तो मेरे मन में इतने सारे सवाल उठे हैं। मैं उन सवालों को लिखकर इसलिए भेज रहा हूं कि शायद इससे 'दर्शन' की गतिशील खोज में कुछ मदद मिले। मुझे लगता है कि इन सभी सवालों को जन-चेतना और जन-शिक्षण से जोड़ना पड़ेगा। आशा है कि 'भारखण्ड दर्शन' के पाठकगण इन वातों पर बहस करने को तैयार होंगे। तभी न एक सामू-हिक ज्ञान का विकास होगा।

दुनु राय, शाहोल ( मध्यप्रदेश )

# जनकवि गौरख पांडे नहीं रहे!

संघर्षरत मजदूरों और किसानों को क्रांतिकारी गीत देनेवाले क्रांतिकारी जनकिव गोरख पांडे अब नहीं रहे। उनसे बिछुड़कर हमें 29 जनवरी 1990 को एक साल पूरा हो जाता है। क्रांतिकारी संघर्षों से जुड़े लोगों के मानसपटल पर उनकी याद हमेशा अंकित रहेगी। उन्होंने क्रांतिकारी आन्दोलन को अपने दर्जनों गीतों से समृद्ध किया है। उनके मशहूर गीत ''गुलमिया '' ''' और ''समाजवाद धीरे-धीरे आई'' अत्यन्त लोकप्रिय बन गये हैं। हम उनके एक गीत को प्रकाशित करके श्रद्धांजलि अपित करते हैं। —सम्पादक

# समाजवाद धीरे-धीरे आई!

समाजवाद बबुआ, धीरे-धीरे आई जनता के कुरसी बनाई, समाजवाद। समाजवाद उनके घीरे-धीरे आई लाठी से आई हाथी से आई गोली से आई घोड़ा से आई लेकिन अहिंसा कहाई, समाजवाद। अंगरेजी बाजा बजाई, समाजवाद। महंगी ले आई नोटवा से आई गरीबी ले आई वोटवा से आई केतनो मजुरा कमाई, समाजवाद। बिड़ला के घर में समाई, समाजवाद। छोटका के छोटहन गांधी से आई बड़का के बड़हन आंधी से आई बखरा बराबर लगाई, समाजवाद । टूटही मड़ईयो उड़ाई, समाजवाद। परसों से आई कंगरेस से आई बरसों से आई जनता से आई हरदम अकासे तकाई, समाजवाद । भण्डा के बदली हो जाई, समाजवाद। धीरे-धीरे आई डालर से आई चुपे-चुपे आई रूवल से आई अँखियन पर परदा लगाई देसवा के बान्हे धराई, समाजवाद। समाजवाद उनके घीरे-घीरे आई। वादा से आई लबादा से आई [-1978]

# याद में विवेक कुमार दास ( उम्र 12 वर्ष )

किसने किया था "हल्ला बोल"
"चक्का जाम"
क्या हुआ था उसका अन्जाम ?
दुनिया से मिट गया एक उज्ज्वल नाम।
हाशमी ने बहाया खून अनमोल
हम लेंगे उसका मोल

''हल्ला बोल''

अब बजेगा क्रांति का ढोल,
"हक्षाबोल"
रखेंगे सबका नकाब खोल।
"चक्काजाम" "चक्काजाम"
अमर रहे हाशमी नाम।

सोलेन कुजूर की पीड़ा सहादेव टोप्पो

राँची के आस-पास
जंगल के कटते पेड़ों को देख
ट्रकों पर लदे लकड़ियों को देख
आरा मशीनों पर मोटे तनों को चिरते देख
बीरान इलाकों में भी
नित नए मकानों को खड़ा होता देख
सोलेन कुजूर आतंकित है
भयभीत है
रोप चुका है—सरवुए का पौधा
पूछने पर कहता है
''आनेवाली पीढ़ी के लिए

एकत्र कर रहा हूँ

जंगल का एक नमूना

बना रहा हूं जंगल का मॉडल
सरहुल मनाने के लिए

—फूल खोजने की कष्ट को समभता
रोप रहा हूं—सरवुए का पौधा''
आनेवाली पीढ़ी नयी
राँची शहर के आदिवासी मुहलों में
दूर जंगल, पहाड़ों की घाटियों में, पठारों में तराईयों में
इस खतरे से बेखबर
है दारू के नशे में चूर
काश! और भी कोई समभता
सोलेन कुजूर की इस पीड़ा को
इस आतंक को
इस भय को □

# महान संथाल विद्रोह : 1855-56

# डबल्यू डबल्यू हंटर

यहाँ हम 1855-56 के प्रसिद्ध संथाल विद्रोह के बारे में एक ऐतिहासिक दस्ताविज छाप रहे हैं। यह दस्ताविज अंग्रेज लेखक-प्रशासक डवल्यू डवल्यू हंटर का लिखा हुआ है जो उनकी प्रसिद्ध किताव दी एनल्स ऑफ रूरल बेंगाल (ग्रामीण बंगाल का द्वांत) से लिया गया एक अंग है। यह किताव पहली बार 1868 ई० में, संथाल विद्रोह के सिर्फ 12 साल बाद, छपी थी। संथाल विद्रोह के समय हंटर भारत में मौजूद थे। उन्हें विद्रोह से सहानुभूति थी। हंटर के विवरण में कुछ कभी भी है। हलांकि हंटर ने विद्रोह के सिल्सिले में ईस्ट इंडिया कम्पनी के अंग्रेज प्रशासकों की भी थोड़ी-सी आलोचना की है कि ये अंग्रेज सिर्फ अपनी मालगुजारी से मतल्य रखते थे और आदिवासियों की तकलीफों को जानने की कोशिश नहीं करते थे और नहीं बसूली गई मालगुजारी के बदले आदिवासियों को कोई सुविधा प्रदान करते थे। फिर भी, हंटर ने विद्रोह के लिए मुख्य: जिम्मेदारी अंग्रेजों पर न डालकर स्थानीय स्तर पर संथालों का शोषण करनेवाले जमीदारों और साहकारों पर डाल दी है और उन्हें "हिन्दू" या "मुसलमान" या "बंगाली" शोषक बताकर धर्म और जातियता के आधार पर बाँट दिया है। हंटर के विवरण में मुख्य दोष यह है कि वे स्थानीय जमीदारों-साहकारों के शोषण के पीछे ईन्ट इण्डिया कम्पनी की असली भूमिका को नहीं देखते जिसने इन जमीदारों-साहकारों को संरक्षण प्रदान कर रखा था और साथ ही जमीदारी प्रथा को लागू करके आदिवासियों को उनकी जमीन के हक से बंचित कर रखा था। फिर भी, हंटर के विवरण से उस महान विद्रोह की कुछ घटनाओं की भलक मिलती है जो महत्वपूर्ण है। —सम्पादक

1854 और 1855 के जाड़ों में संयाल एक अजीव बेचैनी की हालत में थे। उन्होंने बहुत बिह्या फसल काटी थी, और पूँजी के प्रवेश से खेती की पैदावार की स्थानीय कीमतें बढ़ गयी थीं। फिर भी, उच्चभूमि वासियों में उत्ते जना और असतीष बना रहा। वर्ष के दोरान जिले की प्रगति की समीक्षा करते हुए बीरभूम के मिजस्ट्रेट ने बेकार ही रपट लिखी कि सब कुछ समृद्ध है। उन्होंने लिखा, "जिले भर में रेलवे अधिकारियों द्वारा काफी व्यापक रूप से चलाये जा रहे निर्माण कार्यों तथा भारी संख्या में गरीब वर्गों के लोगों को उनसे प्राप्त रोजगारों से वासिदों की हालत में काफी सुधार हुआ है, और सब तरफ भरपूर फसल होने से भी उनकी स्थित बेहतर हुई

है। लेकिन, उनके अनाज के लिए ऊँची कीमतों तथा उनकी मेहनत के लिए ऊँची मजदूरी मिलने के बावजूद संथाल जाति बेचैनी से डोल रही थी। सच बात तो यह थी कि धनी संथाल अब हिंदुओं के घोखे में नहीं आने का निश्चय कर चुके थे, जो हिन्दू ऊँची कीमतें मिलने में बाधा डालते थे, गरीब किसान अब उनके कृषिदास न रहने के लिए दृढ़ निश्चय थे, और दिहाड़ी मजदूर उनकी गुलामी न खटने का निश्चय कर चुके थे।"

लोगों की ऐसी मानसिक स्थिति में नेताओं की कोई कमी नहीं होती है। हिन्दू महाजनी के असहनीय उत्पीड़न के शिकार एक गाँव के दो भाई अपने देशवासियों के मुक्तिदाताओं के रूप में सामने आये। उन्होंने दावा किया कि वे दैवी कार्थ से आये हैं और उन्होंने अपने देवदूत होने के प्रमाणस्वरूप स्वर्ग से भेजे गये प्रतीकों को दिखाया। उन्होंने कहा कि संथालों के भगवान लगातार सात दिनों तक उनको दिखायी पड़े: पहले देशी लिबास में एक गोरे आदमी के रूप में, इसके बाद आग की लपट के रूप में जिसके बीच में एक चमकता हुआ चाकू था; तब फिर साल पेड़ के तने के छेददार टुकड़े के रूप में, जिससे संथालों की बैलगाड़ी का पहिया बनता है। ईश्वर ने दोनों भाइयों को एक पवित्र ग्र'थ दिया और आकाश ने कुछ कागज के टुकड़े गिराये जिनको गोपनीय ढंग से पूरे संथाल इलाके में प्रचारित किया गया। बगैर किसी व्याख्या के हर गाँव को एक टुकड़ा मिला और उसके साथ एक आदेश दिया गया कि एक क्षण भी देरी किये बगैर उसे सबसे नजदीक के गाँवों में पहुंचा दिया जाये, नहीं तो राष्ट्र को भगवान के क्रोध का शिकार बनना पड़ेगा। इस प्रकार अपने देशवासियों में कोई बड़ी घटना के घटने की आम उम्मीद को जगाने के बाद नेताओं ने आशा की कि उनके अंग्रेज शासक मामले की तहकीकात करेंगे और उनके प्रति अन्याय को सुधारेंगे, लेकिन उनके अंग्रेज शासकों के पास ऐसी तहकीकात करने के लिए वक्त नहीं था। तब उन्होंने न्याय के लिए बड़े अधिकारी से दरखास्त की और उसमें स्पष्ट ढंग से यह भी कहा कि उनके भगवान ने उन्हें अब और इन्तजार न करने का आदेश दिया है। यह अधिकारी लोगों या उनकी बेंइन्साफियों के बारे में कुछ नहीं जानता था। एक सस्ते और व्यवहारिक प्रशासन के पास केवल अपनी आमदनी का ख्याल रखने के लिए समय है, संथाल प्रशासन ने इस काम को असरदार ढंग से किया; जनता के प्रति हमारी अज्ञानता का जो भयानक प्रतिकल हमें मिला है उसके लिए केवल कोई अकेला अधिकारी नहीं बल्कि पूरी व्यवस्था दोषी है। हर बार की तरह अंग्रेज सुपरिंटेन्डन्ट ने मालगुजारी जमा किया और शिकायतों को दरिकनार किया। हताश होकर संथाल नेताओं ने कमिशनर की शरण ली, जो प्रांत के एक डीविजन का प्रभारी एक उच्च अंग्रोज अधिकारी था और कहा जाता है कि, उनसे साफ-साफ कहा गया कि अगर वे उनके साथ किये गये अन्यायों से उनको राहत नहीं दिलायेंगे तो वे खुद अपना समाधान कर रुगे । कमिशनर नहीं समभ सका कि वे लोग क्या चाहते हैं; हर वार की तरह टैक्स का मामला आया; प्रशासन पहले की तरह सस्ता और व्यवहारिक बना रहा । संथाल नेताओं ने कहा, ''भगवान बड़ा है, लेकिन वह बहुत दूर है।'' एक अन्तिम स्रोत बचा हुआ था। राष्ट्रीय बृत्र साल की डाली के साथ दूतों को हर पहाड़ी घाटी में भेजा गया; और लोग, संकेत के प्रति आज्ञाकारिता का पालन करते हुए भारी तादाद में जमा हुए। वे जमा होते का उद्देश्य नहीं जानते थे लेकिन कागज के टुकड़ों से उनकी उम्मीदें जग गयी थीं और वे निरपवाद रूप से अपने हाथों में तीर-धनुष लिये एकत्रित हो गये।

भाइयों ने देखा कि उन्होंने ऐसे एक तूफान को खड़ा कर दिया है जिस पर वे नियन्त्रण नहीं कर सकते हैं। शिविर से एक आम आदेश जारी किया गया कि लोग समतल मैदानों में उतर कर कलकर्तों की ओर चलें और 30 जून 1855 को अभियान का प्रारम्भ हुआ । नेताओं के अंगरक्षकों की संख्या ही 30,000 की थी । अब तक अपने-अपने गाँव से लाया गया खाना वचा रहा तबतक प्रयाण अनुशासित रहा, लेकिन अपने लक्ष्य के बारे में अज्ञात नेतृत्वहीन सशस्त्र-दलों ने शीघ्र ही खतरनाक रूप धारण किया; खाने का सामान खतम हो जाने से लूटने या जबरन् दान लेने की जरूरत पड़ गयी। नेता चाहते थे कि लोग मांग कर खायें, जबिक भीड़ लूटना पसंद करती थी। 7 जुलाई को एक देशी इन्स्पेक्टर ने सुना कि एक बड़ी संख्या में पहाड़ी लोगों ने दो भाइयों के नेतृत्व में उसने अधिकार क्षेत्र में प्रवेश किया और हिन्दू सूदखोर लोगों ने घवराकर उसे घूस देकर दल पर डकैती का भूठा आरोप लगाने और उनके नेताओं को पकड़ने के लिए कहा। वह अपने सिपाहियों के साथ गया लेकिन रास्ते में संथालों का एक दूत उससे मिला, जिसे इंस्पेक्टर को लेकर पड़ाव में आने के लिए भेजा गया था। दोनों भाइयों ने उसे आदेश दिया कि उनके अनुचरों के भोजन-पानी के लिए वह अपने अधिकार क्षेत्र में हर हिन्दू परिवार से दस शिक्षिंग के हिसाब से टैक्स वसूले और इतना कहकर शांतपूर्वक वे उसे छोड़ने ही जा रहे थे कि तभी किसी को पता चला कि वह उनके खिलाफ भूठी शिकायत करने के उद्रेय से आया था। पहले तो उसने इस आरोप को नहीं माना, यह कहते हुए कि वह सर्पदंश से हुई एक आकस्मिक मौत के बारे में छान-बीन करने जा रहा था, लेकिन बाद में उसने स्वीकार कर लिया कि सुदखोर लोगों ने डकैती का झूठा मामला बनाने तथा संथालों के नेताओं को पकड़ कर लाने के लिए उसे घूस दिया है । दोनों भाइयों ने उससे कहा कि अगर उसके पास उनके खिलाफ कोई सवूत हो तो वह उनको ले जाये और बाँध दे। उस दु:साहसी इन्सपेक्टर ने यह सोचते हुए कि संथाल तो सामान्यतः शांतिप्रिय होते हैं अपने सिपाहियों को आदेश दिया कि दोनों भाइयों को हथकड़ी लगा दे; लेकिन जैसे ही उसके मुँह से ये बाते निकलीं पूरी भीड़ उस पर टूट पड़ी ओर उसको तथा उसके सिपाहियों को बाँध दिया गया। फटाफट सुनवाई करके मुख्य नेता सिद् ने खुद अपने हाथों से उस भ्रष्ट इन्सपेक्टर को मार डाला और पुलिस पार्टी के नौ सदस्य संथालों के पड़ाव में मार डाले गये।

उस दिन याने 7 जुलाई को विद्रोह का प्रारम्भ हुआ। ऐसा नहीं लगता कि कूच करने के समय उन्होंने सरकार के खिलाफ सग्रस्त्र विद्रोह करने का विचार किया हो। जब सब कुछ खतम हो गया तब उनके नेता, जो अन्य मामलों में वाक्छल या झूठ बोलने से बिलकुल नफरत करते थे, ने विधिवत घोषणा की कि उनका उद्देश्य कलकत्ता जाना है जहाँ वे स्थानीय अधिकारियों द्वारा ठुकराई गयी अर्जी को गवर्नर-जेनरल के चरणों में रखेंगे। उनके इस बयान की सत्यता का पता इस बात से चलता है कि उनकी पितयाँ और बच्चे भी उनके साथ थे। सच में कहा जाये तो, आंदोलन को रिवाजी ढोल—नगाड़ों और बाँगुरियों के साथ निकाल गये उनके विराट जातीय जुलूसों से फर्क नहीं किया जा सकता था। अभाव के चलते वे लूट-पाट के लिये मजबूर हुए थे, और पुलिस इन्सपेक्टर पर किये गये अविचारित हमले ने अभियान के पूरे चरित्र को ही बदल दिया। अनाक्रमणकारी किन्तु आधा बग्न में किये गये उच्चभूमि वासी को खून का स्वाद मिल गया था और क्षणभर में उसका पुराना जंगलो स्वभाव

लौट आया । फिर भी उनकी कार्यवाही में कटु न्याय का कुछ भाव था । नेताओं को ऊपर से आदेश मिला था कि हिंदू महाजनों की तत्काल हत्या कर दी जाये लेकिन वाकी सभी वर्गों को संरक्षण प्रदान किया जाये, और उन्होंने अनिभन्न भीड़ को आश्वस्त किया कि दक्षिण में अवस्थित बड़ा अंग्रेज लाट इस कार्यवाही का अनुमोदन करेगा और लूट में हिस्सा लेगा।

भिन्न एवं भारी आवादी वाळी जाति से घिरे हुए एंग्ळो-इंडियन समुदाय जैसे उपनिवेशियों के लिए आशं-कित होना और उतावले होकर नतीजे निकाल लेना स्वाभाविक था। अगर स्थानीय प्रशासन भी इन आशंकाओं और उतावले निष्कर्षों से ग्रसित होता हैं तब उसका नतीजा क्या हो सकता है इसका शोचनीय प्रमाण जमैका की हाल की त्रासदी से मिलता है। जिस असंतोष से इंगलैण्ड में चंद दर्जन पुलिस के सिपाहियों द्वारा पर्याप्त रूप से निपटा जा सकता है वही असंतोष वहाँ एक गम्भीर मामला बन जाता है जहाँ करोड़ों पींड कीमत की सम्पत्ति और कई हजार लोगों को जिन्दगियाँ विल्कुल अखडित व्यवस्था पर निर्भर करते हैं। यह कोई सवाल नहीं है कि विद्रोह को अंतत: सफलता मिल सकती है कि नहीं। एंग्लो-इंडियन समुदाय पूरी तरह इस बात से अवगत है कि इंगलैण्ड वदला ले सकता है, लेकिन वह यह भी जानता है कि इंगलैण्ड की मदद आने में काफी देरी हो चुकी हो सकती है। ऐसी स्थिति में रहनेवालों में खतरे को बढ़ा-चढ़ा कर रखने की प्रवृत्ति होती है जैसे जमैका की गोरी आबादी ने बढ़ा-चढ़ा कर रखा था, और इसके फलस्वरूप ज्यादितयाँ होती हैं, जैसा कि जमैका के सैनिकों ने किया था। सरकार के ऊपर इस बात की भारी जिम्मेवारी रहती हैं कि वह जनता में घबराहट की स्वाभाविक प्रतृत्ति का सामना करे; भारत सरकार और एंग्लो-इंडियन अखबारों के बीच में पूरी तरह मेल स्थापित होने से रोकने वाले कई स्थायी कारणों में से यह एक कारण है। भारत में अंग्रेज सरकार बहुत पहले से इस सम्बन्ध में अपने दायित्व को समभता था। असल में कई मौकों में लगेगा कि प्रतिक्रिया के चलते वह बिल्कुल विपरीत बिन्दु पर पहुंच गयी है; बाहरी समुदाय ने खतरे को जितना बढ़ा-चढा कर देखा, अधिकारीगण ने उससे भी खतरनाक ढंग से खतरे को कम करके आँका था।

संथाल विद्रोह के समय पाया गया कि सरकार इस भावना से बिल्कुल सराबोर थी। एक समकालीन लेखक ने वयान किया कि आखिर जब चोट की गयी तब बिद्रोहियों से 80 मील दूरी के अंदर 1200 सैनिक उपलब्ध नहीं थे। पूरा एक पखवारा संथाल लोग पिंचमी जिलों में चारों तरफ आग फैलाते रहे। अब हथियार बन्द जनता नेताओं के नियन्त्रण में नहीं थी जिन नेताओं ने जनता को चालू कर दिया था; और जुलाई के अन्त तक, बीसियों गाँव जलाये जा चुके थे, हजारों मविशी भगाये जा चुके थे; हमारे सैनिकों को पीछे धकेल दिया गया और दो अंग्रेज महिलाओं समेत कई अंग्रेजों की हत्या कर दी गयी। कई छोटे अंग्रेज केन्द्र और कारखाने लुटेरों की दया पर थे; और 1857 की गदर के अत्याचारों का पूर्वानुमान 1855 में न किये जाने का कारण अवसर का अभाव नहीं, बिल्क संथालों की स्वाभाविक नरमी थी; उनके केवल एक नेता ने अंग्रेज निवासियों पर हमला किया और वह भी आत्मरक्षा में। सरकार ने तुरन्त सेना भेजी, लेकिन बरसात शुरू हो गयी थी और कई दिनों तक नदियां दुर्गम बन गयी थी। विद्रोह को कुचलने में महत्वपूर्ण भूमिका अदा किया हुआ एक अधिकारी कहता है,

''एक शाम को, जब मेरा रेजिमेन्ट बैरकपुर में था, कर्नल ने मुझे बुलाया । और अगले दिन मुबह को एक सैंनिक टुकड़ी को लेकर बीरभूम में रानीगंज के लिए कुच करने का आदेश दिया, वयों कि पहाड़ी जनजातियों ने लड़ाई छड़ दी है। इस मामले के बारे में मैंने पहले कुछ नहीं मुना था और नहीं, जहाँ तक मुझे याद है, इसके बारे में सैनिक हलकों में कोई चर्चा हुई थी। अगले दिन भोर को 4 बजे मैंने कूच की और नास्ते के समय तक ट्रेन से बर्दबान पहुंच गया। किमशनर (प्रांत के उस डीवीजन का मुख्य असैनिक अधिकारी) मेरे पास आया और मुझे बीरभूम की राजधानी सूरी जाने का आदेश दिया वयों कि उसपर तत्काल हमले का खतरा था। हम दो दिन और एक रात चले। रास्ते में लगात र बारिश होती रही और मेरे सिपाहियों को नियमित ढंग से भोजन नहीं मिला। जब हमने सूरी के नजदीक पहुंचे तब हमने पाया कि हर गाँव में आतंक फैला हुआ था। आंखों में आँसू लिये हमारे स्वागत में काफी संख्या में हिन्दू लोग सड़क के किनारे खड़े थे और मेरे थककर चूर हुए सिपाहियों को मिठाइयाँ और चावल दिये। सूरी में हमने पाया कि स्थिति, अगर सम्भव हो तो बदतर थी। एक अधिकारी अपने घोड़े को दिन-रात तैयार रखा हुआ था, लगता था कि हड़बड़ी में जेल को मजबूत बनाया गया है और कहा जाता है कि खजाना के अधिकांश धन को किसी कुएँ में छिपा कर रखा गया था, पता नहीं सच वया है।"

केन्द्र सरकार इस आतंक को मानने के लिए तैयार नहीं थी। वह उसके सामने प्रस्तुत सब्तों के आधार पर ही कोई भी कार्रवाई करने के लिए तैयार थी और स्थानीय अधिकारियों ने महसूस की हुई रिथित से कहीं अधिक शांत ढंग से रिपोर्ट भेजी। प्रांत के अभिलेखों से स्थिति की पर्याप्त जानकारी नहीं मिलती है। भारतीय अधिकारी डर फैलाने वाले चरित्र से सबसे अधिक डरता है और चुँकि घटना स्थल पर मौजूद अधिकारी लोग तुकान का पूर्वीनुमान नहीं कर सके थे इसलिए विस्फोट होने के बाद उसे कम करके आंकने की स्वाभाविक प्रवृत्ति । और यह भी वगैर छिपाने की किसी इरादे से; उनको इस बात का होश भी नहीं था कि उनकी रपटों से गुमराह हुआ जा सकता है। हर मामले में उनकी सटीकता पर ऊँगली उठायी नहीं जा सकती; लेकिन तथ्यों से निकाले गये निष्कर्षों से यह प्रदृत्ति प्रकट होती है। कूछ ही महीने पहले, उनमें से कुछ लोगों ने सूचना दी थी कि इनके अधिकार क्षेत्र में अपराध काफी कम हो गये हैं, नयी और अधिक असरदार पुलिस का प्रवेश किया गया है और लोग अभूतपूर्व ढंग से सन्तृष्ट हैं या कुल मिलाकर जिला इतना समृद्ध कभी नहीं रहा। फरवरी के महीने में इस ढंग से लिखे हुए लोगों को यह समभने में समय लगा कि जुलाई के महीने में उनका जिला विद्रोह का केन्द्र बना हुआ हैं। 5 से 50 लोगों के गिरोहों द्वारा रात में हमले होना बंगाल में हमेशा एक आम बात थी और सीमा रेखा खींचना मुश्किल था कि किस चरण में वे अपराध नहीं रहकर खुले विद्रोह का रूप धारण कर लेते हैं। एक ही उदाहरण काफी है। एक बंगाली गांव की लूट के बारे में बीरभूम के मजिस्ट्रेट ने लिखा, ''पूरी जाँच-पड़ताल से प्रमाणित होता है कि यह बंगाल की आम घटनाओं में से एक है, जहाँ डकैत साहसी, बहादुर और दृढ़-निश्चय थे, बंगाली डरपोक और असहाय तथा गांव के सभी चौकीदार अपनी जगहों पर अनुपस्थित थे।" यह संभव है कि इस खास मामले में मजिस्ट्रेट का अनुमान सही हो, लेकिन इसी प्रकार के कई मामलों में निःसन्देह उन्होंने विद्रोह को डकती समभ लिया होगा। प्रत्येक मजिस्ट्रेट अधिक से अधिक संभव समय तक यह स्वीकार नहीं करता था कि उसका जिला सरकार के खिलाफ सशस्त्र विद्रोह में खड़ा हो गया है और जिनको बगावत करने के आरोप में फाँसी चढ़ा दिया जाना चाहिए उन पर डकती का अभियोग लगाता था, या ''लूटने के उद्देश से तथा शांति भंग करने के लिए घातक हथियारों के साथ गैरकानून एवं उपद्रव करते हुए एकत्रित होने का'' अभियोग लगाता था। कई हक्ते कोर्ट में यह ढोंग चलता था और उधर वाहर में दारूण घटनाएँ हो रही थी। एक असैनिक अधिकारी को यह स्वीकार करने में वैसी स्थित का सामना करना पड़ता था कि उसकी जनता विद्रोह कर रही हैं और सत्ता उसके हाथ से खिसक गयी है।

इसलिए सरकार पहले रिपोर्टी के आधार पर निर्णय लेते हुए घबराने से इन्कार कर दिया। उसने सेना भेजी, लेकिन उसे इस बात को वेचैनी थी कि कहीं मार्शल लों की ज्यादितयाँ न बरती जायें और पिछली शताब्दी में सीमा पर के अशांत जिलों के पूर्वानुभवों का स्थाल करते हुए नागरिक अधिकारियों के नियंत्रण में सैनिकों को भेजा। लेकिन ऐसा करते समय उसने 1788 में श्री कीटिंग की स्कूल के कलेक्टर और 1855 के कलक्टर में फर्क नहीं किया। श्री कीटिंग न्याय शास्त्र के बारे में कुछ नहीं जानते थे; लेकिन उन्होंने कब्जे में रखने के मार्गों को चुना, अपने सैनिकों का बँटवारा किया और पूरी योग्यता के साथ उनकी गनिविधियों का संचालन करता था। 1855 का कलक्टर एक बेहतर वकील था और अधिक स्वच्छ हाथों से जिले का प्रशासन चलाता था, लेकिन उसे रण-कौशलों के बारे में कुछ पता नहीं था; और अभी उसे दी गयी जिम्मेवारियों का पालन करने की उसकी क्षमता नहीं है और न ही वह ऐसा कोई स्वांग करता था। उसकी सैनिक व्यूह रचना ने उसे उसके तहत लड़ने के लिए भेजे गये सिपाहियों की नजरों में हास्यास्पद बना दिया, अंग्रेज छावनी में अनबन फैला रहता था और विद्रोही बाहर में यथेच्छा लूट-मार करते थे।

25 जुलाई को सरकार ने समभा कि उसे अधिक कड़े कदम उठाने चाहिए और उसने बलवाइयों को खतम करने की जिम्मेवारी एक अनुभवी कमान्डर को सौंपी और उसे दिये गये निर्देशों का मतल्ख यह निकलता है कि अशांत इलाकों को सेना के हाथ में सौंप दिया गया है। तब फिर वह नरम पड़ी, अपने आदेशों की पुनर्व्याब्या कर दी या वापस लिया और जैनरल के हाथ से स्वतन्त्र सत्ता हटा दिया। पत्र में लिखा गया था, "इसका उद्देश्य यह नहीं था कि सेना नागरिक सत्ता से स्वतन्त्र होकर खुद हमारी ही प्रजा के खिलाफ कारवाई करें; लेकिन बलवाइयों को तितर-बितर करने एवं गिरफ्तार करने तथा विद्रोह को कुचलने के लिए जरूरी सैन्य संचालन किस प्रकार किया जाये, यह निर्णय पूरी तरह सैनिक अधिकारियों के हाथों में रहना चाहिए।"

इस अधूरे निर्णय ने भी संनिक कार्रवाई में एक नया जोश भरा, और कुछ समय में लगांकि इससे उद्देश्य की पूर्ति होती है। एक के बाद एक टुकड़ियों को पश्चिम की ओर दौड़ाया गया, देश-भक्त देशी भू-स्वामियों को हथियारबन्द किया गया और उनके नौकरों को अनुशासनबद्ध किया गया; अंग्रेज बागान मालिकों ने अभियान पर गये मैंनिकों के लिए धन दिया; मुर्शिदाबाद के नवाब ने एक अच्छा हस्ति-बल भेजा और कहा कि वह उसका पूरा खर्च बहन करेगा; और विशेष अधिकारों से लैस एक स्पेशल किमिशनर को विद्रोह कुचलने के लिए नियुक्त किया गया।

जिस सीमा युद्ध में अनुशासित सैनिकों ने अर्द्ध-हथियारवन्द किसानों को कुचल डाला, उसके बिवरण अपने आप में अप्रिय है और वे न ही विजेताओं को कोई गौरव प्रदान करते हैं और न युद्ध-कला में कोई सीख देते हैं। तेरह वर्ष बाद, संथालों का दमन करने वाले अधिकारियों से कारवाई की विशद जानकारी मुक्किल से प्राप्त की जा सकी। उनमें से एक ने मुफसे कहा, ''वह युद्ध नहीं था, वह तो प्राणदण्ड देना था; हमें आदेश दिया गया था कि जब भी किसी गाँव का धआँ जंगल से ऊपर उठता दिखाई पड़े तभी हम निकल पड़ें। मजिस्ट्रेट हमारे साथ जाता था। मैं अपने सिपाहियों के साथ गाँव को घर छेता था और मजिस्ट्रेट बळवाइयों को आत्म-समर्पण करने के लिए कहता था। एक बार 45 संथाल एक मिट्टी के घर में शरण लिये हए थे। मजिस्ट्रेट ने उनसे आत्म समर्पण करने के लिए कहा, लेकिन उसके जवाव में अध-खुले दरवाजे से तीरों की बौछार आयी। मैंने कहा, ''श्रीमान मजिस्ट्रेट, यह जगह आपके उपयुक्त नहीं है।'' और मैं अपने सिपाहियों के साथ गया और सिपाहियों ने दीवार में एक छोद की। मैंने बलवाइयों से कहा कि वे आत्म-समर्पण करे, नहीं तो मैं गोली चलाऊँगा। दरवाजा फिर आधा खुळा और तीरों की एक वौछार आयी । सिपाहियों की एक कम्पनी आगे बढ़ी और छेद में से गोली चलायी। जब मेरे सिपाही बन्दूक में गोलियाँ भर रहे थे, मैंने पिर से संथालों को आत्म-समर्पण करने के लिए कहा । फिर से दरवाजा खुला और तीरों की एक भड़ी आयी । कुछ सिपाही घायल हो गये. हमारे चारों तरफ गांव जल रहा था, और मुझे सिपाहियों को अपना काम करने के लिए आदेश देना पड़ा। अन्त में जब दरवाजे से तीर निकलना कम हो गया तब मैंने निर्णय लिया कि अन्दर जाकर, सम्भव हो तो, कुछ लोगों को जिन्दा बचा लिया जाये। जब हम अंदर गये तो हमने देखा कि लाशों के बीच एक बूढ़ा आदमी खुन से लशपथ खड़ा है। मेरा एक सिपाही उसको हथियार डाल देने के लिए कहते हुए उसकी ओर गया। बुढ़ा आदमी सिपाही की ओर भपटा और अपने फरसे से उसे मार गिराया।"

कमांडिंग अधिकारी ने आगे कहा, "वह युद्ध नहीं था; वे आत्म-समर्शण करना नहीं जानते थे। जबतक उनकी जातीय डुगडुगी बजती रहती है तबतक पूरा दल खड़े रहता है और गोली खाकर गिरने के लिए वे तैयार रहते हैं। अकसर उनके तीरों से हमारे लोग मारे जाते थे और इसिलए हमें उनके खड़े रहने तक गोली चलाना पड़ता था। जब उनके ढोलों का बजना रूक जाता है तब वे करीब एक चौथाई मील तक पीछे हट जाते हैं; तब फिर से ढोल बजने लगते और हम पहुंच कर गोली चलाने तक चुपचाप खड़े रहते थे। युद्ध में ऐसा कोई सिपाही नहीं था जो खुद पर शर्म न महसूस किया हो। अधिकतम कैदी घायल थे। वे उनके खिलाफ लड़ने के लिए हमारी भरसंना करते थे। वे हमेशा कहते थे कि उनकी लड़ाई बंगालियों से है, अंग्रेजों से नहीं। वे घोषणा करते थे कि अगर एक भी अंग्रेज को उनके पास भेजा जाता जो इनके खिलाफ हुई वेहस्साफी को समसता और उसे दूर करता तो कोई युद्ध नहीं हुआ होता। यह बात सच नहीं है कि वे जहर-वुझ तीरों का प्रयोग करते थे। इसके पहले इतने सच्चे इन्सानों से मेरी कभी भेंट नहीं हुई; उन्माद की हद तक वे बहादुर थे। उनके ढोल बजने बन्द होने तक मेरे एक ऑफिसर ने 75 लोगों को मार गिराया और तब दल पीछे हटा।"

इन कड़ी कार वाइयों के फलस्वरूप अगस्त के मध्य तक विद्रोही समतलों से हट गये। इसलिए एक घोषणा

जारी की गयी कि नेताओं को छोड़कर बाकी सबों को माफ कर दिया जायेगा; और सेना को दिये गये आंशिक अधि-कार से भी ईर्ष्या कर रहे नागरिक अधिकारियों ने निवेदन किया कि अब उस अधिकार की जरूरत नहीं है। बीरभूम के मजिस्ट्रेट ने लिखा, ''पिछले सात हफ्तों से सब कुछ शांत हैं। ग्रामीण अपने घरों को लौट गये हैं और किसान सामान्य रूप से अपने खेती में लग गये हैं। संथाल कहीं भी दिखाई नहीं पड़ते .....कहीं तीस मील दूर, किसी अन्य जिले में, वे चले गये हैं।'' लेकिन यह शांति मात्र अस्थायी थी, और ठीक एक महीने बाद हमने देखा कि वही अधिकारी सूचित कर रहा है, ''पिछले पखवारे के दौरान बलवाइयों द्वारा अस्सी गाँव लूट लिये गये और जला डाले गये हैं।'' डाक आना बन्द हो गया, और जिले का तमाम पश्चिमोत्तर भाग उनके हाथों में है। एक दिशा में 3000 संथालों की सेना जिले में घुम रही है; अन्य एक दिशा में उनकी मंख्या सात हजार है; नागरिक अधि-कारी बाहर के केन्द्रों से भगा दिये गये, किसान अपनी जमीनों को छोड़कर चले गये हैं, और माफी की घोषणा के जवाब में जोरदार चुनौती और तिरस्कार सामने आया। संथालों और हिन्दुओं के बीच की अर्द्ध-आदिवासी जातियाँ और खुद हिन्दुओं की कई सबसे निचली जातियाँ भी इस बार विद्रोह में शामिल हो गयीं लगता है और अक्टूबर में होनेवाले बड़े त्यौहार को मनाने के लिए ब्राह्मण पुरोहितों को उठाकर ले जाया गया। फिर भी, अपनी सफलता के क्षणों में भी, संथालों में एक प्रकार के वर्बर क्षात्र-वर्म की कमी नहीं थी, और आम तौर पर किसी शहर को लूटने जाने के पर्याप्त समय पहले वे इसकी चेतावनी दे देते थे। सितम्बर के उत्तरार्द्ध (22 या 23 तारिख के इर्द-गिर्क ) में इस प्रकार का एक संदेश मिलने पर बीरभूम की राजधानी में खलबल मच गयो। एक दिन एक हरकारा दौड़ा आया और वताया कि रास्ते में विद्वोहियों ने उसको पकड़कर उसके डाक के थैंले छीन लिया और एक शर्त पर उसको छोड़ा कि वह साल की एक टहनी लेकर मजिस्ट्रेट के पास जाये । मिजिस्ट्रेट ने सरकार को सूचना दी कि टहनी में ''तीन पत्ते थे, याने तीन पत्ते उनके तीन दिन बाद आने का संकेत है।"

आम खतरे के बावजूद, अभी भी नागरिक एवं सैनिक अधिकारियों के बीच मतभेद बना रहा। मजिस्ट्रेट को सैन्य संचालन के कार्य से मुक्त कर दिया गया था; लेकिन चूँ कि मार्शल लॉ की घोषणा नहीं की गयी थी इसिलए सेना व्यक्तिगत रूप से नागरिक अधिकारियों के अधीन ही रही। स्पष्ट सीमा रेखा नहीं खींची गयी थी कि नागरिक अधिकारियों का नियंत्रण कहाँ खत्म होता है; इससे लगातार गलतफहिमयाँ होती रहीं, और हर चिट्ठी में इस बात का सरोष जिक्र रहता था।

नवस्बर के प्रारम्भ में, पश्चिमी जिलों में चार महीनों की तबाही के बाद सरकार ने अनिच्छापूर्वक मार्शल लॉ जारी की। उसने सैनिक कब्जा की सिल्तियों से बचानें का निष्फल प्रयास किया; लेकिन सरकार की नरमी के चलते हमारी सेना के बदले विद्रोहियों का दखल कायम रहा। उपद्रवों को समभते हुए स्थानीय अधिकारियों ने पहले उनको फैलने दिया और तब, बिद्रोहियों द्वारा पूरे इलाके को हड़प लेने तक, सेना के हाथों में सत्ता दे देने के खिलाफ कुड़मुड़ाते रहे। जैसे ही मार्शल लॉ जारी हुई, स्थिति बिल्कुल बदल गयी। अधिकारियों के भगड़े समाप्त हो गये, और ब्रिगेडियर और कलक्टर के बीच आपूर्तियों की मांग ही सम्बाद

का एक मात्र विषय रह गया। चौकियों के घेरे ने, जिनमें कहीं-कहीं 12 से 15 हजार सैनिक थे, शीघ्र हीं संथालों को समतल इलाकों से पीछे घकेल दिया, और 6 हफ्तों में जगलों में भटके लोगों को पकड़ना छोड़कर कुछ नहीं वचा। शीतकाल (1855-56) समाप्त होने के पहले विद्रोहियों ने औपचारिक रूप से अपने को सौंप दिया और उनमें से हजारों लोग एक नयी सड़क पर शान्तिपूर्वक काम करने लगे।

जो सरकार स्थानीय अधिकारियों की रपटों से गुमराह होकर तथा लोगों के प्रति अपनी परम्परागत नरम-नीति से प्रेरित होकर विद्रोहियों से तुरन्त निपटने में नाकाम रही, उसी ने असन्तोष के कारणों का पता लगाकर उनको दूर करने में तनिको देरी नहीं की । सरकार ने इसके पहले बहु-प्रशंसित सस्ते एवं व्यवहारिक प्रशासन की बारीकी से जाँच-पड़ताल करने का निर्देश जारी किया। संथालों ने कचहरियों के दूर में अवस्थित होने की शिकायत की थी: अब खुद सरकार के कर्मचारियों ने रपट दी की संथाल सीमा पर अंग्रेज अधिकारी ''बहुत कम नियुक्त है, और इतने दूर नियुक्त हैं कि इससे उनके नियन्त्रण में दिये गये विशाल इलाके की देख-रेख नहीं की जा सकती है।'' जल्द ही यह बात स्पष्ट हो गयी कि पहले के प्रशासन की अर्थव्यवस्था का काम बगैर बदले में कुछ दिये टैक्स वसूलना भर था। इस अर्थव्यवस्था के फलस्वरूप जो विद्रोह हुआ है उस पर राज्य को 6 महीनों में इतना अधिक अर्च करना पड़ा जितना दस साल एक अच्छी सरकार चलाने में नहीं लगता है। शांति-व्यवस्था कायम होते ही तत्कालीन गवर्नर ने अपने पूर्व अधिकारियों की गलतियों को सुधारा। उन्होंने संथाल इलाके को एक अलग जिला बनाया। एक अधीनस्थ विभाग से लिये गये अकेले एक अधिकारी के बदले शपथ लिए हुए सर्वाधिक योग्य मानी गयी सिविल सर्विस को आदिवासी सीमा के प्रशासन के लिए बुलाया गया । सरल किसानों पर आतंकराज कायम की हुई पुरानी पुलिस को हटा दिया गया और अंग्रोज अधिकारी संथालों की आवादी वाले सभी केन्द्रों में न्याय करने लगे और इसके अलावा वे नियमित रूप से गाँवों का दौरा करते थे। न्याय को सस्ता बनाया गया; और उसे हर दरवाजे पर पहुंच।या गया; और समकालीन लेखकों ने शिकायत की कि सरकार ने विद्रोहियों द्वारा मांग की गयी सभी चीजों की पूर्ति करके विद्रोह का करीब-करीब अनुमोदन कर दिया है।

बाहरी मंतव्यों के प्रति बंगाल सरकार की परम्परागत उदासीनता के फलस्वरूप हुए विद्रोह की शुरू-आत में अगर उसने विवेकहीन नरमी बरती थी तो उसकी उसी नीति ने विद्रोह के अंत में अत्यिक गम्भीर अपराधों को होने से रोका भी है। आम जनता के अनुसार जो लोग खुलकर 6 महीने बलवा करते रहे, शहरों को जलाये और कक्षकत्तों से एक सौ मील दूरी के अंदर के जिलों पर जबरन कब्जा कर रखे थे उनके लिए जितनी भी बड़ी सजा दी जाये उसे बहुत अधिक निर्मम नहीं कहा जायेगा। उत्तेजना के समय अखबारों में प्रकाशित लेखों से उद्धृत करना शायद अनुचित होगा; लेकिन एंग्लो-इण्डियन समुदाय में गुस्सा कितना प्रचण्ड और गहरा था इसका अंदाजा सब कुछ बीत जाने के बाद फुरसत में लिखे गये एक लेख से लगाया जा सकता है। यह लेख ''रिव्यू'' के लिए लिखा गया था, जो भारतीय पित्रकाओं में उचित ही सबसे प्रमुख है। लेख में कहा गया: ''एक जंगली बर्बर अचानक मानव परिवार में उससे ऊँचे स्तरों के लोगों के साथ सामाजिक

सम्पर्क में आ गया, जो करीव-करीब उसी प्रकार है जैसे कोई वयस्क बाघ जंगल में अपने मांदों और अपने अड्डों से निकाल लाया गया हो।" संक्षेप में, संथालों के प्रति की गयी बेइन्साफी या उनके शांतिपूर्ण प्रयासों के बारे में कोई भी, कुछ भी नहीं जानता था। उनके लिए वे मात्र "वयस्क बाघ" या "खून के प्यासे जंगली" थे; और समीक्षक वास्तव में केवल बलवा किये हुए लोगों को सजा देने की साधारण योजना को अस्वीकार करते हुए प्रस्ताव रखता है कि उनको समुद्र के पार निर्वासित कर दिया जाये; केवल एक या दो नेताओं को नहीं, बल्कि प्रभावित जिलों की तमाम आवादी को।

भारत में बसे हुए हमारे देशवासियों जुँसे मुट्टी भर लोग जिस स्थिति में हैं उनसे इस अकार के हल्ले की स्वभावतः उम्मीद की ही जा सकती है। इससे सरकार की कार्रवाई में कोई बाधा नहीं आयी। संथालों को बाका-यदा विचार का मौका दिया गया, और उन्हों को भुगतना पड़ा जिन्होंने विद्वोह में वास्तविक रूप से भाग लिया था। उनमें अधिकांश लोगों ने बहुत धँर्य का परिचय दिया, कार्यवाही के दौरान गर्व के साथ स्वीकार किया कि उन्होंने भाग लिया है और उन्होंने युद्ध के कारणों के बारे में सरकार की अज्ञानता की निन्दा की। बीरभूम जैल में उनके एक नेता ने कहा, "तुमलोगों ने हमें तुम्हारे के खिलाफ लड़ने के लिए मजबूर किया है। हमने तो केवल उचित मांग की थी और तुमने कोई जवाब नहीं दिया। जब हमने हथियारों से अपनी समस्या का समाधान करने की कोशिश की तब तुमने हमें जंगल में चीतों की तरह गोली चलाकर मार दिया।"

□ 1965 में इण्डियन स्टडीज: पास्ट एण्ड प्रेजेंट, कलकत्ता द्वारा छापे गये संस्करण से, पृष्ठ 125
से 133 तक लिया गया अंश □



# छोटानागपुर-संथालपरगना भें बढ़े बाँधों का विकल्प--!!!

#### बीर भारत तलवार

[ पिछले दो अंकों में आपने पढ़ा कि इस शताब्दी की शुरूआत में भारखण्ड में सिंचाई की एक परम्परागत प्रणाली मौजूद थी। लेकिन अंगरेजी राज में सामन्ती-भू-स्वामित्व और सिंचाई सुविधाओं के लिए रैयत का लगान बढ़ा देने की प्रथा के कारण उस सिंचाई प्रणाली का पतन होता गया। उस प्रणाली में कुछ दोष भी थे। कृषि वैज्ञानिक डॉब्बस ने शोध करके उसी प्रणाली को व्यवस्थित ढंग से फैलाना चाहा था ताकि बार-बार पड़नेवाले सुखा और अकाल से खेती को बचाया जा सके। लेकिन परम्परागत सिंचाई प्रणाली से कृषि-उत्पादन को बढ़ाना मुमकीन न था।

एक ओर बांधों और आहरों की परम्परागत प्रणाली है जिससे खेती की उत्पादकता में कोई वृद्धि नहीं होती, दूसरी ओर बड़े और मंभोले पैमाने की आधुतिक सरकारी सिंचाई योजनाएँ हैं जिनसे बड़ी संख्या में विस्थापन होता है, जमीन डूबती है और हर तरह की तकलीफ और असंतोष पैदा होता है।

इस स्थिति में सवाल क्या खड़ा होता है ?

अगर स्थिति यह है कि छोटानागपुर-संथालपरगना
में पानी की कोई कमी नहीं है, करीब 50 ईंच पानी हर
साल बरसता है जो भरनों और नालों के रूप में नीचे उतर
कर घाटियों में बह जाता है और जमीन लहरों की तरह
ऊँची-नीची है, तो, सबाल यह नहीं है कि पानी का
विशाल भंडार कायम करके ऐसा बड़ा बाँध बनाया जाए
जिसमें गांव के गांव और खुद वे खेत भी डूब जाएँ जो
किसानों की आजीविका के साधन हैं। सवाल यह है कि
पानी के इन अनगिनत प्राकृतिक स्रोतों का उन्हीं जगहों
पर कैसे इस्तेमाल किया जाए जिससे वहाँ खेती को जरूरत
के समय पानी मिल जाए और स्थानीय प्रकृति, पर्यावरण

तथा सामाजिक-आर्थिक व्यवस्था को कोई गम्भीर नुकशान भी न पहुंचे। इसका जवाब उन सभी जगहों पर, जहाँ पानी का कोई भी प्राकृतिक स्रोत मौजूद है, छोटे-छोटे बाँध बनाकर खेतों को पानी मुहैय्या करना है। जब सर-कारी इंजिनीयर बड़े बाँधों का प्रस्ताव लेकर सामने आते हैं तो वे छोटानागपुर-संथालपरगना की भौगोलिक स्थिति और यहाँ मौज़द प्राकृतिक जल स्रोतों का जरा भी ल्याल नहीं करते। वे स्थानीय दृष्टिकोण से सोचते ही नहीं। वे तो सिर्फ पहले से बने-बनाए एक तकनीकी ढाँचे को छोटानागपुर-संथालपरगना पर थोप देते हैं और अगर उनके रास्ते में हजारों एकड़ खेत, सैकड़ों गाँव, पक्की सड़कें, रेल लाइनें, तालाव, भवन, स्कूल, पोस्ट ऑफिस और खुद पानी के दूसरे प्राकृतिक स्रोत भी पड़ते हैं तो वे इन सबको उखाड फेंकते हैं यह कहते हुए कि विकास कार्यों के लिए कुछ तो कीमत चुकानी पड़ेगी। कैसा घातक दृष्टिकोण है! घातक इसलिए कि इस दृष्टिकोण के मुताबिक बाँध समाज के लिए नहीं बल्कि समाज बाँध के लिए साबित होता है। हम यहाँ इंजिनीयरों के तकनीकी सवालों में उलभना नहीं चाहते क्योंकि एक बार बड़ा बाँध बनाने का फैसला जब

आप ठे ठेते हैं तो उसके निर्माण के अपने नियम और अपनी आवश्यकताएँ तय हो जाती हैं जिन्हें पूरा करना ही होगा। इसिंठए असली सवाल बड़े बाँघों को बनाने की तकनीक में सुधार लाने या हेर-फेर करने का नहीं है। सवाल उस बुनियाद का है जिसपर बड़े बाँध बनाने का फेसला लिया जाता है। वह बुनियाद गलत है। छोटानागपुर-संथाल परगना में बड़े बाँध बनें, इसकी कोई वास्तविक बुनियाद नहीं। यह एक थोपा ढाँचा है। किसी भी जगह बड़े पैमाने के बाँध बनाने के लिए दो शर्तों का होना जरूरी है:—

1. उस जगह पानी के अनिगनत छोटे-छोटे स्त्रोतों का अभाव हो । सिर्फ कुछ-एक निदयाँ हों । इस हालत में जरूरी हो जाता है कि पानी को किसी एक बड़े बाँध में जया करके उसे उन जगहों तक पहुंचाया जाए जहाँ पानी का कोई प्राकृतिक स्रोत नहीं है । और

2 बाँध बनाने वाली जगह भले ही कुछ ऊँ चाई पर हो, पर उसके नीचे का इलाका समतल जरूर हो ताकि नहरों के जरिए पानी दूर तक ले जाया जा सके।

बड़े बाँघों के लिए कुछ और भी शर्ते जरूरी हो सकती हैं, पर ये दो शर्ते बुनियादी हैं।

छोटानागपुर-मंथालपरगना ऊपर कही गई दोनों हो शर्तों को पूरा नहीं करता। स्थिति इसके उल्टी है। यहाँ पानी के अनिगतत स्रोत हैं। हर जगह भरने और नाले हैं जो छोटी निदयों से जुड़े हुए हैं और छोटी निदयों बड़ी निदयों से जुड़ी हुई हैं। शायद ही कोई गाँव होगा जिसके पास से कोई नाला न बहता हो। चारों ओर पहाड़ की श्रृंखला और टीले होने की वजह से स्वाभाविक है कि उनसे नीचे उतरनेवाला पानी नालों की शक्कु ले ले और चट्टानों के नीचे दबे पानी के भंडार भरनों

के रूप में फूट पड़ें। इसिलए छोटानागपुर में किसी एक जगह पानी का विशाल भण्डार कायम करने का सवाल नहीं उठता। हर जगह पानी के प्राकृतिक स्नोत उपलब्ध हैं। किसी एक जगह के पानी का वहाँ पर इस्तेमाल किया जा सकता है; उसे नहर जिए कहीं और ले जाने की जरूरत नहीं वयों कि दूसरी जगहों पर भी पानी मौजूद है। विभिन्न जगहों पर उपलब्ध पानी का वहाँ इस्तेमाल न करके, इसके बदले किसी एक जगह बड़ा बांध बनाकर फिर पानी को उन जगहों तक ले जाना जहां पहले से पानी के स्नोत मौजूद हैं, यह ऐसी बेकार की कसरत है जिसे किसी भी विवेकपूर्ण तर्क से उचित नहीं ठहराया जा सकता।

वड़े बांधों के लिए अनिवार्य दूसरी शर्त भी छोटानागपुर-संथालपरगना में पूरी होती नहीं दिखाई देती। पूरा इलाका असमतल है। अगर कोई यहां की टोपो शीट पर कंट्रर लाइन को देखे तो वह लगातार बलखाती, कभी बिल्कुल ऊपर और कभी बिल्कुल नीचे जाती कंट्रर लाइनों को देखकर हैरान रह जाए। एक गांव ऊपर पड़ता है तो दूसरा नीचे। यह भौगोलिक स्थिति आमतौर पर हर जगह दिखाई देती है। जाहिर है, ऐसी असमतल, ऊँची-नीची जमीन पर बहुत पैसे खर्च करके प्राकृतिक पर्यावरण को बर्बाद किए बिना नहरों के जरिए पानी दूर तक नहीं ले जाया सकता। नहर के रास्ते में न सिर्फ ऊँची-नीची जमीन की रूकावट आती है, बल्कि टीलों, पहाड़ियों और चट्टानों की भी रूका-वट आती है। इसी कारण छोटानागपुर में जो मंभोले बाँध बनाए गए हैं, उनकी वास्तविक असफलता हर कहीं दिखाई देती है। पिछले बीस सालों के अन्दर जितना रुपया बहाकर ये बाँध बनाए गए हैं, उनकी तूलना अगर हम बाँधवाले इलाकों में हुए खेती की पैदावार के वास्तविक विकास से करें तो दोनों की बीच चौड़ी खाई दिखाई देगी। सिंचाई परियोजनाओं की रिपोर्ट में कमांड एरिया के

अन्दर जो गाँव दिखलाए गए हैं, व्यवहार में उन सभी गांवो तक पानी कभी पहुंचता नहीं। इसका मुख्य कारण सिंचाई के लिए आवश्यक दूसरी मुविधाओं के अभाव के साथ-साथ जमीन का असमतल होना है। उदाहरण के लिए गुमला जिले के भरनों प्रखण्ड में परास बाँध से निकाली गई नहर अपने अगल-बगल के सिर्फ सौ गज दूर पड़नेवाले खेतों को भी कई जगह पानी नहीं दे पाती क्योंकि ये खेत ऊँचाई पर पड़ते हैं,हलाँकि इंजीनियरों ने इन्हें कमांड एरिया के अन्दर-दिखलाया है। ऐसी ही स्थितियों पर व्यंग करते हुए मुण्डारी के किव रामदयाल ने अपनी "शिकायत" किवता में लिखा था —

मेरे राजा
कैसी है तुम्हारी यह नहर—
पानी कम
और लम्बाई हिसाब से बाहर !
पटता है केवल एक छोर
और बाकी
रह जाता है ऊसर।

छोटानागपुर-संथालपरगना में कई जगह नहर का पानी खेत में जाने के बजाय खेत का पानी बहकर नहर में आता है।

समस्या का सही हल छोटे बाँध हैं। छोटे बाँध यहाँ स्थिति का तकाजा हैं। छोटानागपुर में नालों की भरमार हैं। बड़े नालों को कई जगह लोग छोटो नदी भी कहते हैं। कोई भी व्यक्ति यहाँ की टोपोशीट्स में नालों को दर्शाने-वाली पतली रेंगती अनिगनत रेखाओं को देख सकता है। ये नाले आगे चलते हुए दूसरे नालों में मिलकर और बड़े नाले बनाते चलते हैं। इन नालों के पास ही गाँव और खेत आबाद हुए हैं। आदिवासी लोकगीतों में बार-बार नालों

और निदयों का जिक्र आता है—''मैंने देश को डाड़ो के पानी में घूमते देखा है,'' "हे नदी की तराई में रहनेवाले गरूड़ा पंडुक ! तुम कहाँ पर उतरते हो ?'' ''नदी के किनारे की रेत पर, कदम्ब के नूक्ष के नीचे तिरितरी की आवाज बांमुरी में बज रही'' जैसे गीतों की पंक्तियां और बाढ़ की स्मृति दिलाने वाला एक गीत—''हे मां, हे बाप, मैं नदी की धारा में बह रहा हूं !'' मुण्डा लोककथाओं में जल के प्राकृतिक स्रोत को देखकर वहां गांव बसाने की कहानियां मिलती हैं। इसी कारण कई गांवों के नाम के साथ पानी का नाम भी जुड़ा हुआ है।

किसी बड़ी नदी पर एक बहुत बड़ा बांघ बनाने के वजाय इन नालों पर छोटे-छोटे बांघ बनाए जा सकते हैं जिससे उनके आस-पास के खेतों की सिंचाई हो सकती है। एक बांध इतना ही बड़ा होगा कि उससे एक गांव की सिंचाई हो जाएगी। चूँकि एक ही नाला कई गांवों से होकर गुजरता है, इसलिए एक ही नाले पर कई बांध अलग-अलग जगहों पर बांचे जा सकते हैं। पानी के बहाव और बँटवारे की समस्या का हल हम आगे देखेंगे। कहीं गांवों के खेत नाले से नीचे पड़ते हैं, कहीं ऊपर। जहाँ खेत नीचे हैं, वहाँ बांघ से छोटी नहर या नालियाँ निकालकर सीधे सिंचाई हो सकती है। जहाँ खेत ऊपर है, वहाँ बांध के पास कुँआ बनाकर वहाँ से पानी को बिजली के पम्प से ऊपर खेतों तक पहुंचाया जा सकता है। सबसे महत्वपूर्ण बात यह है कि इन बांधों को खुद के लोग आपसी सहयोग और श्रमदान से बना सकते हैं। जहाँ जरूरत हो, सरकारी, गैर-सरकारी संस्थाओं से तकनीकी तथा वित्तीय मदद ली जा सकती है। इन बांधों से न कोई गाँव उजड़ेगा, न खेत । अगर कहीं किसी की निजी जमीन डूबती भी हो तो वह जमीन इतनी कम होगी कि गाँव वाले मिलकर उसे पूरा मुआवजा या बदले में कुछ दूसरी सुविधाएँ, जैसे मछली पकड़ने की सुविधा, दे सकते हैं। ऐसे बाँधों पर नियन्त्रण गांववालों का ही रहेगा। समय-समय पर इनकी सफाई और मरम्मत भी आपसी सहयोग से की जा सकती है। इन बांधों से इतना पानी मिल जाएगा कि हर जगह धान की खेती की जा सके और कुछ जगहों पर धान के अलावा आलू और गेहूँ की खेतो भी हो सकेगी, साल में दो फसल पैदा की जा सकेगी।

ऐसे छोटे बांघों का विकल्प सिर्फ कल्पना नहीं है। ऐसे कुछ छोटे बाँघ आज छोटानागपुर में वास्तविक रूप से मौजूद हैं। इनको असल में कई जगह बनाया गया है और इनसे खेती की ऊपज में निश्चित रूप से बढ़ोत्तरी हुई है। ऐसे बाँघों से सिंचाई का काम वास्तविक रूप से गाँववालों के नियन्त्रण में हो रहा है। इनकी व्यवस्था में कुछ समस्याएँ भी हैं जिन्हें हल करने की जरूरत है। इसकी चर्चा हम आगे करेंगे। यहाँ हम ऐसे छोटे बाँघों के कुछ वास्तविक उदाहरण पेश करेंगे जिनसे इनके तकनीक — इन्हें बनाने की विधि और इनसे सिंचाई करने की प्रणाली— समफ में आ सके। ये उदाहरण मैंने छोटानागपुर में सिंचाई प्रणालो से सम्बन्धित अपने एक शोधकार्य के दौरान फील्ड-वर्क में जमा किए थे।

सबसे पहले गुमला जिले के पुग्गू-तर्री बहरा टोली का उदाहरण लिया जाए।

### 1. पुगग्तरीं बहरा टोली

पुग्गू-तर्री बहरा टोली गुमला शहर के पास, गुमला कालेज से सटे हुए पुग्गू-तर्री गाँव का एक टोला है। यहाँ 36 उरांव परिवार रहते हैं। इनमें से 15 परिवार कैथोलिक ईसाई हैं, बाकी सब गैर-ईसाई। यहाँ 1972 में एक बांध बनाया गया। बाँध को बनाने में गाँव के सभी लोगों ने मेहनत की। गाँव के एक आदमी डम्नेस खल्को ने, जो बकील भी हैं, अगुआ भूमिका निभाई। बाँध बनाने के

लिए राँची के फादर डि-ब्राउर और सोसायटी फॉर रूएल इण्डस्ट्रीलाटजेशन नामक संस्था के प्रोफेसर बसु तथा प्रोफेसर डे ने सलाहकार के रूप में मदद दी।

बाँध जिस नाले पर बनाया गया, वह नाला गाँव के नीचे पड़ता है।

नाले की चौड़ाई 20-25 फ़ुट के करीब है। इसमें पानी हमेशा रहता है, गर्मियों में भी। नाले में पानी के प्रवाह को रोकने के लिए कंक्रीट की एक पक्की दीवार खड़ी करके नाँध बाँघा गया। नाले पर बाँध की ऊँचाई तल से पांच फूट ऊपर है और तल के नीचे भी पांच फुट। चौड़ाई तीन फुट (ताकि ऊपर से चलकर नाला पार किया जा सके ) और लम्बाई 20-25 फुट के करीब है। बांध की इस दीबार के बोचो-बीच तीन फुट जगह खाली छोड़ दी गयी। इस खाली जगह पर दोनों ओर बांस के खूँटे गाड़ कर उनके बीच मिट्टी भरदी गई। इससे पानी रूककर जमा हो गया । जब कभी नाले में पानी का बहाव ज्यादा होता है तो अतिरिक्त पानी पाँच फुट ऊँ ची दीवार के ऊपर से बहकर चला जाता है। पानी के साथ-साथ मिट्टी भी बहकर आती है, खासकर बरसात के दिनों में, जो पानी के साथ जमा होती जाती है। बरसात के दिनों में बाँस के खुटों को हटाकर जगह खाली कर देने पर पानी का तेज बहाव बह जाता है और उसी के साथ मिट्टी भी निकल जाती है। बरसात के बाद खुँटे फिर से जोड़ लिए जाते हैं।

नाले के दाहिने तट पर (गाँव की ओर) कटाव करके एक जलाशय बनाया गया जिससे बाँध से नाले में जमा पानी जलाशय में आकर भर गया। पहले नाले के तट को पूरी तरह 20-25 फुट तक काट दिया गया था, जलाशय बनाने के लिये। इससे जलाशय और नाला, दोनों मिलकर एक हो गए थे और नाले की मिट्टी जलाशय में

भरकर उसे उथला बना देती थी। यह ढंग सही न था। अनुभव से समभकर इस गलती को जल्द ही सुवार लिया गया। 20-25 फुट तट काटने के बजाय सिर्फ दो-तीन फुट चौड़ा निकास मार्ग खोदा गया। मिट्टी और बालू जलाशय में अब भी भर जाता है जिसे ग्रामीण हर साल मिलकर साफ करते हैं। जलाशय के पास, 20 फुट की दूरी पर 10 फुट व्यास वाला और 15 फुट गहराई वाजा एक कुँआ बनाया गया। एक कंक्रीट की पाइप से जलाशय और कुँए जोड़ दिया गया ताकि जलाशय का पानी कुँए में आता रहे। कुँए के आगे एक पक्का घर बनाया गया जिस पर खपरे की छत है। इस घर में विजलो की 2 मोटर बैठाई गई-एक पांच एव०पी० की, दूसरी 10 एच०पी० की । बिजली की मोटरों से पम्प करके कुँए का पानी पाइपों के जरिए ऊपर खेतों तक पहुंचाया जाता है । ये पाइपें शुरू में 10 फुट तक लोहे की बनी हैं क्यों कि मोटर के भटकों को सह सकें, कंक्रीट की पाइप इन भटकों से टूट सकती है। आगे पाइपें सीमेन्ट की वनी है। 10 एच० पी॰ मोटर से जुड़ी बड़ी पाइप 9 इंच ब्यास की और 5 एच॰ पी॰ मोटर से जुड़ी पाइप 5 इंच व्यास की है। पाइपों में आगे जगह-जगह पर ( कुछ तीन जगहों पर ) ताले लगाये गए हैं जिन्हें जरूरत मुताबिक खोला या बन्द किया जा सकता है। अगर पानी को सीधे आगे भेजना है तो ताला खुला रखा जाता है; अगर पानी को रोक कर दाएँ या बांए ओर के खेतों में भेजना है तो ताला बंद कर दिया जाता है। पानी को दाएँ या बांए ले जाने के लिए कंकीट की पाइपें लगी हैं जिनका दूसरा छोर खेतों के पास पहुंचा हुआ है और वहाँ से पानी जमीन पर बनी नालियों से खेतों में जाता है। मुख्य पाइप पर छगे ताले लकड़ी के बने हुए हैं --- मुम्दर की शक्न में । इन्हें पाइप में ऊपर से नीचे धँसा देने **से** ताला वन्द हो जाता है और ऊपर खींच लेने से ताला खुल जाता है।

मुख्य पाइप में आगे चलकर एक चौहबच्चा है और लोटी पाइप का पानी यहाँ आकर गिरता है। चौहबच्चे में एक पाइप और लगी हुई है जो पानी को दांए ओर के खेतों में ले जाती है। वहाँ भी एक चौहबच्चा है जिसमें पानी जमा होता है और फिर जमीन पर खोदी गई नालियों से होकर खेतों में जाता है। बड़ी पाइप भी आगे जाकर एक चौहबच्चे में पानी गिराती है। इस चौहबच्चे में गाँव के लोग नहाने और कपड़े धोने का काम भी करते हैं। यहाँ से जमीन पर खुदी एक छोटी-सी नहर जैसी नाली से होकर पानी दूर तक खेतों में जाता है। यह नहर एक पद्दी सड़क (गुमला-पालकोट रोड) को भी पार करती है—सड़क के नीचे खुराई करके बिछाई गई कंकीट की पाइप से सड़क के उस पार के खेतों में पानी पहुंचाया जाता है।

1972 में बाँध बाँधने से पहले यहाँ के लोग सिर्फ वर्षा के भरोसे खेती करते थे। टांड़ में महुआ, उरद और गोड़ा धान होता था। दूसरी कोई फसल नहीं थी, न कोई दोन खेत था। बाँध बनाने के बाद धान की खेती सभी लोग करने लगे। कुछ लोगों ने गेंहूं की खेती भी शुरू कर दी। गेंहूं कटने के बाद उसी खेत में टमाटर तथा कुछ सिंहजयाँ भी उगाने लगे। बांध बनने के बाद जिस पैदावार में सबसे ज्यादा वृद्धि हुई वह है आलू। पहले सिर्फ वही लोग आलू उगाते थे जिनके पास कुँआ था। पहले गांव में छ: लोगों के पास कुँए थे। बांध बनने के बाद सभी लोग आलू उगाने लगे। कुल मिलाकर इस बांध से एक सौ एकड़ जमीन की सिंचाई शुरू हुई।

इस सिंचाई योजना के निर्माण में कुल 24 हजार कपए खर्च हुए। योजना की रूपरेखा खुद ग्रामीणों ने तैयार की और उसे हकीकत में बदलने के लिए फादर डि-ब्राउर की मदद ली गई। पम्प मशीन खरीदने के लिए वैंक से कर्जी लिया गया। क्योंकि ग्रामीणों ने अपनी

सहकारी सिमिति बना ली थी, इसलिए उन्हें बैंक का कर्जा आसानी से मिल गया। बांध बनाने के लिए कैथो-लिक कृषि विकास संघ से 50% सहायता मिली। बैंक के कर्जा की अदायगी के लिए हर महीने 500 ह० चुकाने पड़ते हैं। इसके लिये गांव में सिंचाई से लाभ उठाने वाले हर घर से हर तीन महीने पर 15 हपया लिया जाता है। सिंचाई की सुविधा के लिये ग्रामीण अपने कृषि संघ को टैंबस देते हैं। पहले मीटर के हिसाब से टैंबस लगता था। अब मीटर हटा दिया गया है। 1987-88 के साल में नवम्बर से अप्रैल तक के बीच गेंहू की सिंचाई के लिए ग्रामीणों ने कुल मिलाकर 220 ह० टैंबस के ह्य में दिए।

#### 2. राधारानीनगर बाँध

रांची शहर से कुछ मील दूरी पर, रांची-गुमला रोड पर बसा मदर तेरेसा का रावारानी लेप्रोसी रिहैबिलिटेशन सेंटर का छोटा बांघ छोटानागपुर में प्राकृतिक जलस्त्रोत के स्थानीय उपयोग का एक दिलचस्प उदाहरण है। हलांकि यह बांध सिंचाई के उद्देश्य से नहीं बनाया गया है, पीने के पानी के लिए बना है और इससे सिंचाई गौण रूप से होती है, फिर भी छोटे बांध के महत्व को समभने के लिये इस पर ध्यान देना चाहिये। राधारानी सेन्टर हेहेल बस्ती के आगे एक ऊँचे पहाड़ी टीले पर बसा हुआ है। यहां कुष्ठ रोग के 276 रोगी रहते हैं जिनका इलाज चल रहा है। इनके अलावा 25 कर्मचारी हैं। इन तीन सौ व्यक्तियों के लिये पीने के साफ पानी का इंतजाम करना सेन्टर की एक मुख्य समस्या था वयों कि यह स्थान शहर की जल आपूर्ति व्यवस्था के बाहर पड़ता है। इसके अलावा इतने सारे रोगियों के लिए नहाने और कपड़े धोने के लिये पानी की जरूरत थी; उनका खाना पकाने के लिये भी पानी की जरूरत थी। ऊँचे टीले पर स्थित होने के कारण इतने सारे कामों के लिए आवश्यक पानी हासिल

करना यहां हमेशा एक [समस्या रही। 1975 में यहाँ एक कुँआ खोदा गया और मोटर पम्प लगाकर पानी कों ऊपर नल तक पहुंचाया गया। इसी कुँए से सभी मरीज और कर्मचारी पीने का पानी लेते थे; नहाने-धोने का काम करते थे। लेकिन गर्मी में कुँए का जल स्तर बहुत नीचे चला जाता था और पानी की समस्या फिर खड़ी हो जाती थी। इस समस्या का हल बाँध बनाकर इस तरह हुआ।

टीले के नीचे एक बजरा नाला बहता है—करीब 20 फुट चौड़ा । तय किया गया कि इसनाले पर एक बाँघ बांघा जाए। पहले आठ फुट ऊँची पक्की दीवार का बाँघ बाँघा गया जिसे तीन साल बाद अढ़ाई फुट और ऊँचा कर दिया गया। इससे नाले का पानी बँघ गया और वहाँ जला-शय बन गया। इससे दो लाभ हए। टीले के नीचे जलाशय बन जाने से कुँए का जल-स्तर ऊँचा हो गया, यहाँ तक कि गर्मी में भी अब उसमें पानी रहने लगा। दूसरा लाभ यह हुआ कि मरीज और कर्मचारी अब नहाने और कपड़े धोने का काम जलाशय पर आकर करने लगे। बाँध की दीवार अढ़ाई फुट चौड़ी रखी गई और उसके एक किनारे पर चबूतरा बना दिया गया। इससे दीवार पर से आने-जाने और किनारे पर बैठकर नहाने-घोने की सुविधा हो गई। बांध के बीचोबीच तीन फुट चौड़ी जगह छोड दी गई। आमतौर पर इसे लकड़ी के मजबूत फट्टों से बन्द रखा जाता है पर आवश्यकतानुसार इसे खोलकर जलाशय की सफाई की जा सकती है। बरसाती पानी के बेग से बाँघ के ट्रटने से बचाने के लिए इसे खोल दिया जाता है। अतिरिक्त जल वांध की दीवार के ऊपर से बहकर चला जाता है और इस तरह आगे भी नाले में पानी का थोडा बहत प्रवाह जारी रहता है।

नाला टीले के पिछले भाग के नीचे है। टीले का

पिछला भाग सीढ़ीनुमा है और यह अलग-अलग ऊँचाई वाले तीन टेबल-लैण्ड जैसा है। बाँध सबसे नीचे है। उसके ऊपर वाले तल पर कुँआ है। कुँए से 15 फुट की दूरी पर एक छोटा-सा तालाब भी बना दिया गया है जिसमें बरसात के पानी के अलावा जरूरत पड़ने से पाइप के जरिए नीचे के जलाशय से भी पानी खींचकर भर दिया जाता है। इसमें मछली पालन का काम चलता है। टीले के बाकी दो तलों पर क्यारियां बनाकर कहू, टमाटर, मूँगफली, आलू और मूलियाँ उपजाई जाती हैं। ये सारी क्यारियां करीब एक-डेढ़ एकड़ जमीन पर हैं। इनकी सिंचाई की व्यवस्था दिलचस्प है। बांध-बांधने के बाद नाले के प्रवाह में जो जल रहता है, उसका उपयोग इस सिंचाई के लिए किया जाता है। नाले से एक नाली खोदकर टीले के ठोक नीचे एक गढ़हे में पानी पहुंचाकर जमाकर लिया गया है। ऊपरवाले तल पर; जहाँ क्यारियाँ हैं, लकड़ी का लठ्ठा लगाकर नीचे गढ़हे से पानी उठाकर ऊपरवाले तलतक पहुंचाया जाता है। इससे इस तल की क्यारियों की सिंचाई हो जाती है। फिर, इस तलपर भी एक गढ़हे में पानी जमाकर ऊपरवाले तल पर लट्टा लगाकर पानी ऊपर खींचा जाता है जिससे ऊपरवाले तल की क्यारियों की सिंचाई होती है। इस तरह नाले पर छोटा बाँघ बनाकर एक-डेढ़ एकड़ क्यारियों के साथ साथ तीन सौ व्यक्तियों के पीने के लिए साफ पानी का इन्तजाम-बिना किसी सरकारी मदद के-सफ्छतापूर्वक कर लिया गया ।

## 3. खूँट टोली का आहर

गुमला जिले के सिमडेगा ब्लॉक में खूँट टोली लूथरन मिशन के और इससे सटे हुए हाता टोली के लोगों ने अपने खेतों की सिंचाई के लिए बहुत सुन्दर व्यवस्था कर रखी है। हाता टोली में करीब 25 परिवार रहते हैं। ये

लोग मुंडा, उरांव और खड़िया हैं। सभी प्रोटेस्टैण्ड। इनके गाँव के पास से एक नाला गुजरता है लेकिन इन्होंने बाँध नाले पर नहीं बाँधा। यहाँ से आहर बनाए गए हैं, दोनों पांच-पांच एकड़ जमीन पर है। उन्हें आपस में पाइप से जोड़ा गया है ताकि एक बाँध का पानी दूसरे में जा सके। दोनों में नहाने, कपड़े घोने और मछली पकड़ने का काम भी होता है। आहर के किनारे-किनारे एक प्राकृतिक नाला बहता है जिसको मोडकर नीचेवाले आहर के साथ-साथ किनारे से लाया गया है जो आगे जाकर एक नदी में मिल जाता है। निचले आहर के पानी को जरूरत पड़ने पर नाले में भरने के लिए पाइपें लगी हुई है। जरूरत पड़ने पर इन पाइपों का मुँह खोला और बन्द किया जा सकता है। ये पाइपें आहर की मेंड के नीचे से बिछाई गई हैं और करीब 15 फुट लम्बी है। ( नाला आहर से इतनी ही दूर किनारे-किनारे बहता है ) नाले के उसपार गांव केखेत हैं । खेतों की सिंचाई सीघे आहर से न होकर नाले के पानी से होती है। खेत नाले से कुछ उपर पड़ते हैं। जमीन पर गहरी नालियां खोदकर नाले के पानी को खेत के करीब लाकर छोटे गढ्हों में जमा किया जाता है जहां लगे लठ्ठे के सहारे पानी खींचकर खेतों में डाला जाता है। यह पानी खेतों में बनी नालियों से होते हुए एक खेत दूसरे और फिर तीसरे खेत तक पहुंच जाता है । नाले से गढ़ है तक पानी लाने वाली नालियों गढ़हे के बाद घूमकर फिर वापस नाले से जोड़ दी गई है। इस तरह गढ़हे में आवश्यक पानी जमा होने के बाद अतिरिक्त जल फिर आगे से वापस नाले में पहुंच जाता है।

निचले बांध के बिल्कुल उत्तर में बांध के लगभग 30 फुट नीचे एक और छोटा जलाशय बनाया गया है। इसमें बड़े आहर का पानी एक मोटी पाइप के जरिए आता है। बड़े आहर में लोहे का एक बड़ा गेट लगाया गया

है जिसे उठा देने से आहर का पानी पाइप से होकर नीचे के छोटे जलाशय में जमा हो जाता है। पाइप आहर की मेंड़ के नीचे सेगई है। इस छोटे जलाशय का उद्देश्य बड़े आहर से पश्चिम में नीचे की ओर पड़नेवाले दूर-दूर तक के खेतों की सिंचाई करता है। इस जलाशय से खेतों तक पानी ले जाने के छिए फिर उसी तरह की नालियां हैं जिनसे होकर पानी के खेतों के पास बने, गहहों में जमा होता है और वहां लगे लट्टों की मदद से खेतों की सिंचाई होती है। जिन जगहों पर खेन और जलाशय की ऊँचाई बराबर है, वहां पानी नालियों के जिरए सीधे खेत तक पहुंच जाता है। एक किसान कुछ दूरी पर और कुछ ऊँचाई पर पड़ने वाले अपने छोतों तक पानी पहुंचाने के लिए जलाशय पर मोटर पम्प भी लगाया है।

इस तरह खूँट टोली में नाले पर बांघ न बांघकर आहर के पानी को प्राकृतिक नाले में लगातार या जरूरत के मुताबिक भेजते रहने की व्यवस्था है। यहां नाला नहर-जैसा काम करता है। सिंचाई सीघे आहर से न करके नाले से की जाती है क्योंकि वह होतों के करीब से गुजरता है और नाला आहर से जुड़ा हुआ है।

इस प्रणाली से लूथरन मिशन की पांच एकड़ जमीन और हाता टोली के किसानों की 50 एकड़ जमीन की सिंचाई होती है। इस जमीन पर धान, गेंहूं, मकई, मूँग दाल और आलू के अलावा कई सब्जियाँ उगाई जाती हैं। आहर को नाले से जोड़ने का एक मकसद यह भी है कि वरसात के मौसम में, जब आहर पानी को और ज्यादा रोक नहीं सकता, तब आहर का सारा पानी पाइप के जरिए नाले में वहा दिया जाए ताकि पान के भार से आहर टूट न जाए।

खूंट टोली में ही एक और व्यवस्था का निर्माण किया गया है जिसका हमारे अध्ययन से कोई तालुक नहीं है लेकिन फिर भी उसका उल्लेख किया जा रहा है क्योंकि डर

है कि यह व्यवस्था किसी दिन अतीत में खो जाएगी। यह व्यवस्था खेतों में पानी पहुंचाने की नहीं बल्कि खेत का अतिरिक्त पानी सोखने की है। पानी सोखने की इस व्यवस्था का निर्माण जर्मन विशेषज्ञों की मदद से 1965 में हुआ था। इस व्यवस्था का एक मुख्य भाग जमीन के अंदर काम करता है जिसका अध्ययन करना संभव न हो सका । इसके निर्माण में मुख्य भूमिका खूँट टोली ल्थरन मिशन के फार्म मैतेजर प्रेमदास ने निभाई थी जो अब बुढ़ापे में हाई बलड प्रेशर के शिकार हो गये हैं। वे इस भूमिगत व्यवस्था के बारे में वतलाने के लिए अपने दिमाग पर ज्यादा जोर डालने में असमर्थ हो गए हैं। उनकी पत्नी के उदारता-पूर्ण सहयोग से इस व्यवस्था की जो जानकारी हमें मिल सकी है, वह इस तरह है। पानी सोखने की इस व्यवस्था की जरूरत इसलिए पडी क्योंकि दो आहरों के उत्तर में पड़ने वाले करीब 15 एकड़ धान के खेतों में पानी हमेशा जमा रहता था। पानी के इस जमाव से धान की खेती में सुविधा होती थी लेकिन गेंहूं या मकई की खेती दलदली जमीन में संभव नहीं । इसलिए पानी को हटाने या सोखने के लिए एक अद्भुत व्यवस्था का निर्माण किया गया। खेतों में जमीन के तीन फुट नीचे गहरी नालियाँ खोदकर उन पर बाल की परत बिछाकर उस पर खपरों को जोड़कर बनाई पाइप विछा दी गई। जमीन के अंदर का पानी रिस-रिस कर इत पाइपों में जमा होता है। ऐसी कई पाइपें एक मुख्य बड़ी पाइप से जुड़ी हैं। मुख्य पाइप छोटे-छोटे क्ँओं से जुड़ी हैं। पाइपों का पानी आकर इन कुँओं में जमा हो जाता है। ये कुँएँ खेतों के बीच-बीच में एक दूसरे से सौ-सौ गज की दूरी पर बने हैं। दो कूंए डेढ़-डेढ़ गज व्यास के हैं और तीसरा सिर्फ एक गज व्यास का। सभी कुंए 5-6 फुट गहरे हैं और आपस में जमीन के नीचे की मुख्य पाइप के जरिए जुड़े हैं। इन कूंओं को बनाने का उद्देश्य जमीत के अंदर की पाइषों के पानी को कुंए में पहुंचाना है। पाइप

के ही जिरये एक कुँए का पानी दूसरे में फिर तीसरे में पहुंचता है। आखिरी कुँआ सिंचाई के लिये बनाया गया है जो पास में बने आहर की मेंड़ के करीब है। इस आखिरी कु'ए में जमा हुआ पानी पाइप के जिरये आहर में पहुंचा दिया जाता है। इस प्रेणाली से 15 एकड़ खेतों में जमा हो जाने वाले फालतू पानी को निकाल कर आहर में पहुंचाया जाता है। धान की कटाई का समय आ जाने से कुंओं में जमा हो गए पानी को आहर में पहुंचाकर खेतों को सुखा लिया जाता है। धान कट जाने के वाद सूखे खेत में गेंहूं बोया जाता है या मकई। गर्मी के मौसम में पाइ पों का मुँह बंद कर देने से खेतों में नमी फिर लौट आती है।

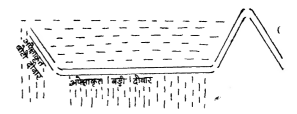
#### 4. उसया का डेगा बाँध

छोटे बाँघ की मदद से नये खेत तैयार करने और धानी की पैदावार बढ़ाने की एक शानदार मिसाल है लक्ष्या गाँव का डेगा बाँध। इस वाँध का एक विशेषता यह है कि पग्गू तर्री बहरा टोली की तरह यहाँ पर पानी को खेत में पहुंचाने के लिये बिजली के मोटर पम्प की जरूरत नहीं पड़ती क्योंकि बाँध ऊपर की जमीन पर है और खेत नीचे।

लसया गांव सिमडेगा सव-डिवीजन के सिमडेगा ब्लॉक में ही बना बीरा के कैथोलिक पारिश के नजदीक पड़ता है। इस गांव में करीब 100 घर हैं। इसमें 22 घर कैथोलिक डरांव हैं, 10 घर खड़िया लोगों के। बाकी भूइयां, गोंड और लोहार हैं। सदानों के पास अपने कुँए हैं सिंचाई के लिये। कुछ आदिवासियों के पास भी कुँए हैं पर ये कुंए गमीं में बिल्कुल सूख जाते हैं और इनसे सिंचाई नहीं हो पाती। बांध बाँधने से पहले गांव में खेती की पैदावार बहुत कम थी। धान के खेत बिल्कुल नहीं थे। गांव के पास जंगल और ऊबड़-खाबड़ पथरीली जमीन थी जो बंजर पड़ी रहती थी। इसी जमीन को बांध बन जाने से हरे-भरे खेतों में बदल दिया गया। बांध बांधने की योजना गांव के

कैथोलिक उरांवों ने बनाई। लसया नदी, जो असल में एक दड़ा नाला है, पर एक बांध बांधना तय किया गया। यह 1970-71 की बात है। बांध बांधने में रांची के कैथोलिक चर्च के एग्रीकल्चरल ट्रोनिंग सेन्टर (ए० टी० सी०) ने मदद दी।

लसया नदी लसया गांव से उत्तर दिशा में दस मील दूर स्थित एक पहाड़ी जगह छायापानी से निकलती है और लसया गांव से होती हुई दो मील नीचे जाकर गिरयां नदी में मिल जाती है। बांधवाली जगह से नीचे की ओर पड़ने वाले खेत अलग-अलग दिशाओं में दूर-दूर पड़ते हैं, इसलिये वांध से दो नहरे अलग-अलग निकालने के लिये नदी पर दो पक्की दीव रों का बांध खड़ा किया गया। दीवार इस तरह खड़ी की गई हैं कि एक नहर दाहिने ओर पड़नेवाले खेतों की ओर जाती है, दूसरी नहर कुछ बांई ओर पड़नेवाले खेतों की ओर जाती है। एक दीवार ज्यादा लम्बी है, दूसरी कम। बड़ी दीवार के साथ छोटी दीवार 120 डिग्नी का कोण बनाती हुई मिलती हैं।



लसया नदी पर बना जलाशय

बड़ी दीवार की ऊँचाई पहले 9 फुट रखी गई थी जिसे एक साल बाद बढ़ाकर 10 फुट कर दिया गया। इसकी लम्बाई 68 कदम है। छोटी दीवार की ऊँचाई 8 फुट और लम्बाई 19 कदम है। पहले दीवार मिट्टी से बांधी गई थी। यह हर बरसात में टूट जाती थी। तीन-चार साल के बाद इसे टूटने से बचाने के लिए मिट्टी की जगह चट्टानी पत्थरों के टुकड़ों को सीमेण्ट से जोड़कर इसको पक्षा कर दिया गया। बांध बाँधने से बाहर से

गांव में आने-जाने का एकमात्र रास्ता बन्द हो जाता था। इसिलिए बाँघ की दीवार तीन फुट चौड़ी रखी गई जिसके ऊपर से चलकर—साईकिल को साथ लेकर भी—आने-जाने की सुविधा हो गई। गर्मी के दिनों जलाशय का पानी 7 फुट गहरा रह जाता है। बरसात के दिनों में जलाशय लवालब भर जाता है और अतिरिक्त जल बाँघ की दीवार के ऊपर से बहकर आगे नदी में चला जाता है।

लसया बाँध में पानी को छोड़ने के लिए पुग्गू-तर्री या राधारानी नगर की तरह दीवार के बीचोवीच कोई खाली जगह नहीं छोड़ी गई। इसके बजाय दीवार में ही तीन फुट नीचे पानी की निकासी के लिए जगह बनाकर एक पक्की नहर निकाल ली गई है। यह पक्की नहर 10 फुट आगे जाकर एक कंक्रीट की पाइप में पानी डाल देती है। 40 फुट के बाद पाइप का पानी फिर पक्की नहर के जरिए चल कर फिर आगे कची नहर से खेत तक पहुंचता है। जब धान की फसल कटने के लिए तैयार हो जाती है, तब नहर का मुँह मिट्टी से बांधकर पानी को मोड़कर नीचे नाले की तरफ कर देते हैं।

बाँध का निर्माण गांव के उन परिवारों के सामूहिक प्रयासों से हुआ जिनके खेतों को बांध का पान मिलता है। पर सारा काम श्रमदान से नहीं हुआ। लम्बी दीवार का निर्माण में चार मिस्त्री लगाए गए जिन्हें प्रति माह ग्यारह सौ रूपए (चारों को ) वेतन दिया गया। ये रूपए उन्हीं परिवारों से लेकर जमा किए गए जिनको आज बांध से पानी मिलता है। बांध के निर्माण में काम करनेवाले रेजा कुलियों को बनाबीरा मिशन ते 40 मन गेंहू फूड फाँर वर्क कार्यक्रम के तहत दिया। प्रति कुली या रेजा  $2\frac{1}{2}$  के०जी० गेंहू प्रतिदिन दिया गया। रेजा-कुली का काम उन्हीं परिवारों के सदस्यों ने किया जो बांध से लाभान्वित होने वाले थे। 40 मन गेंहू देने के अलावा मिशन ने सहायता

के रूप में 165 बोरा सीमेन्ट दिया—बाजार में सीमेन्ट तब 28 रु प्रित बोरा था। बांध में लगनेवाले पत्थरों को गांव के लोहारों ने पास की चट्टानों से काटा। लोहारों को प्रित सौ पत्थर काटने के लिए 12 रु दिए गए। इस दो लोहारों ने मिलकर कुल 9 हजार पत्थर बांध के लिए काटे। बांध का जलाशय तीन एकड़ जमीन पर फैला है जिसमें एक रैयत की 5 डिसमिल जमीन डुवी है।

लसया बांघ बनने से पहले इस गांव के आदिवासी धान की खेती बिल्कुल नहीं करते थे। छोटी दीवार से निकली दांई नहर का पानी आज जिन धान के खेतों में जाता है, वर्हा पहले सिर्फ गोंदली पैदा होती थी। बांध बांधने के बाद ढांई नहर के इलाके में 10 एकड़ बंजर जमीन पर नए खेत बनाए गए जिनमें आज धान की खेती होती है। वांई ओर की बड़ी दीवार वाली नहर के इलाके में 25 एकड़ नए धान के खेत बनाए। इस तरह बांध बनने से कुल 35 एकड़ नए खेत सिर्फ धान के बने । इसके अलावा अब गेंहू और आलू की खेती भी होने लगी जो पहले यहां सोची भी नहीं जा सकती थी। सिंचाई व्यवस्था हो जाने के बाद अब धान की उपज प्रति एकड़ 24 मन होती है। गेंह सिर्फ तीन एकड़ जमीन पर होता है। इससे ज्यादा बड़े क्षेत्र में गेंहू लगाना सम्भव नहीं क्योंकि मार्च महीने से बरसात आने तक बांध में पानी इतना कम रह जाता है कि वह नहर में नहीं आ पाता। बांध के बनने से उस पथरीले इलाके में भूमिगत जल का स्तर भी ऊँचा हो गया और जो कुँए पहले गर्मी में बिल्कुल सुख जाते थे, अब पूरे नहीं सूखते। लसया गांव का बांध एक अच्छा उदाहरण है कि छोटे-छोटे बांध बनाकर, बिना गांव और खेत को डुबाए, छोटानागपुर के पहाड़ी इलाकों में धान की खेती में विस्तार और उपज में वृद्धि, दोनों की जा सकती है।

#### 5. परबद बाँध

हजारीबाग जिले के चूरचू थाने के मातहत चनारों गांव

के परबंद टोले का बांघ ग्रामीणों के सामूहिक प्रयास से सिंचाई का इंतजाम करने का एक और उदाहरण है जो हलांकि अभीतक पूरा नहीं हुआ है। परबंद टोले में संथाल रहते हैं। कुल 34 घर हैं जितमें से आधे कैथोलिक हैं। यहां दलहन में कुथीं, अरहर, उड़द और मूंग, तिलहन में सरसों और सरगुंजा, अनाज में मकई, बाजरा और गोंदली तथा आलू, टमाटर, बैगन, सीम; कुम्हडा, भींगी और परवल की सिंजयां उगाई जाती हैं। करीब 30 एकड़ जमीने दोन है जिसमें धान लगाया जाता है। बांघ अभी बनकर तैयार नहीं हुआ है; अधूरा पड़ा है। पूरा हो जाने से 45 एकड़ धान के खेतों की सिंचाई हो सकेगी।

परवद बांध का निर्माण इसी टोले में रहनेवाले परि-वारों ने मिलकर किया। बांध बनाने की योजना गांव के चार लड़कों ने, लूइस मांभी, बिरसा मांभी, खलाल मांभी और रेंगटा मांभी ने बनाई। इन्हीं के नेतृत्व में सारा निर्माण कार्य चला।

इस बांध की विशेषता यह है कि इसे किसी नदी या नाले पर नहीं बनाया गया। हलांकि गांव के नीचे एक नाला बहता है। बांध बनाने के लिए रांची की संस्था सोसायटी फॉर रूरल इंडस्ट्रीलाय्जेशन से मदद मांगी गई थी। इस संस्था ने गांववालों की पहलकदमी को उत्साहित करने के उद्देश्य से खुद उन्हीं को योजना की रूप रेखा बनाने के लिए कहा। गांव के लड़कों ने नाले पर बांध न बनाने का फैसला यह सोचकर किया कि नीचे नाले से पानी उठाकर उपर खेत तक ले जाने में किताई होगी। असल में बांध बांधने के पीछे उनकी कत्पना को उकसाने वाली चीज एक दूसरी ही थी। गांव के उपर की ओर पहाड़ियां हैं। बरसात के मौसम में इन पहाड़ियों पर बरसने वाला पानी बहुत तेज रपतार के साथ नीचे की ओर बहुता है। हर साल इस दृश्य को देखने-

वाली आंखों ने इस बरसाती पानी को रोककर सिंचाई करने का सपना देखा। लड़कों ने गांव से काफी जगह पर, उन पहाड़ियों के तल पर एक बाँघ बांघने का फैसला किया। तीन ओर से प्राकृतिक रूप से घिरा एक जलाशय बनाया गया जिसके एक ओर--गांव की ओर--पानी रोकने के लिए मेंड खडी करके बांध बांधा गया। इस तरह पहाड़ियों से नीचे उतरने वाला जल वहां बँध गया। क्रेकिन किसानों के खेत इस बांध के ठीक नीचे न पड़कर वांब के बांई ओर की ढलान पर पड़ते थे। तय किया गया कि बांई ओर एक तालाब बनाया जाए और बांध का पानी किसी पाइप के जरिए बांघ से तालाब में भेज दिवा जाए। इस तालाब से नहर निकाल कर पानी खेतों में पहुंचाया जाए। तालाव की खुदाई शुरू हो गई। इस बांघसे 20-25 फुट दूर वांई ओर खोदा गया। बांध के सिरे पर (तालाब की ओर) एक पक्की दीवार खड़ीकर उसमें 15 फुट की ऊँचाई पर एक कंक्रीट की पाइप लगाई गई जिसका एक मुँह बांघ की ओर खुला हुआ रखा गया और दूसरा मुँह तालाब में जाकर मिलता है। जब बांध में 15 फुट से ज्यादा पानी जमा हो जाएमा तो पानी पाईप से होकर तालाब को भरेगा। बरसात के मौसम में पहाड़ियों से कितना पानी नीचे उतरता है, इसे अनुभवों से देखकर ही छड़कों ने ससफा था कि बांध में ओसतन 15 फुट से हमेशा ज्यादा पानी हर साल जमा हो जाएगा। तालाब से नहर निकाली गई है जो खेतों की ओर जाती है।

बांब को बांधने और तालाब को खोदने का काम खुद गांबबालों ने किया । करीब 30-35 आःमी-औरत इस काम में लगे । उन्हें 10 फुट लम्बा $\times 10$  फुट चौड़ा  $\times 10$  फुट गहरा ( 1000 ब्यूबिक फुट ) खोदने के लिए 1े हु॰ 85 पैसा मजूरी मिलती थी । यह मजूरी बिहार

सरकार राष्ट्रीय ग्रामीण रोजगार कार्यक्रम (एन० आर० ई० पी०) के अन्तर्गत उत्तरी छोटानागपुर के किमशनर के० बी० सबसेना ने उपलब्ध कराई थी। बांध के पानी को तालाब में लानवाली पाइप को जिस पक्षी दीवार के जिएए टिकाया गया है, उस दीवार को बनाने में 16 बोरा सीमेंट खर्च हुआ। पूरी योजना के निर्माण में 72 हजार ६० खर्च हुए। लेकिन इसी बीच किमशनर के० बी० सबसेना का तबाइला दिल्ली में केन्द्रीय सरकार के संयोक्ति ग्रामीण विकास विभाग में हो गया तो नये आनेवाल अधिकारियों ने बांध की योजना में सहायता देना बन्द कर दिया। नतीजा यह हुआ कि तालाब की खुदाई पूरी न न हो सकी। इसिलए 80% काम पूरा हो चुकने के बावजूद योजना अधुरी रह गई और सिचाई का काम शुरू नहीं हो सका।

मुख्य बांध एक एकड़ जमीन पर है। इसमें दो किसानों की कुल मिलाकर 25 डिसमिल जमीन इबी है। 15 डिसमिल जो जमीन दिनयल सोरेन की और 10 डिसमिल चरकू हाँसदा की जमीन इबी, उसपर खेती नहीं होती थी, बंजर थी। फिर भी गांववालों ने आपस में चन्दा करके चरकू को एक हजार रुपया मुआवजा दिया जिससे चरकू संतुष्ट है। इसके लिए उन घरों से, जिन्हें सिंचाई से लाभ मिलेगा, 25 रु० प्रति घर चन्दा लिया गया। दिनयल ने खुद ही मुआवजा नहीं लिया। बदले में उसे तालाव में मछली पकड़ने का अधिकार गांव की पचायत ने दिया। दिनयल को इससे जो सन्तोष है, वह किसी भी सरकारी मुआवजे में नहीं देखा गया।

#### 6. राँची ए० टी० सी० फार्म का बाँध

तकनीकी दृष्टि से रांची के ए० टी० सी० फार्म का छोटा बांध शैलो डैम का सबने अच्छा उदाहरण है। यह बांध छोटानागपुर में कृषि और सिंचाई मामलों के एक विशेषक कैथोलिक मिशन के पादरी फादर डि-ब्राउर के निर्देशन में बना।

राँची शहर से कुछ दूर, रांची-टाटा रोड पर नामकुम बाजार के पास ए० टी० सी० का एक बड़ा फार्म है। टी० सी० संस्था छोटानागपुर में किसानों को कृषि सम्बन्धी तकनीकी प्रशिक्षण देने का केन्द्र है। इसके फार्म में धान की खेती के अलावा सरसों और गेंह भी उगाया जाता है। पूरा फार्म 95 एकड़ का है जिसमें 35 एकड़ पर धान, 15 एकड़ पर गेहं और 12 एकड़ पर सरसों उगाई जाती हैं। 95 एकड़ जमीन को सींचने के लिए दो तालाबों के अलावा फार्म के नीचे की ओर बहनेवाले सपाही नाले पर एक छोटा बांध बांधा गया। सपाही नाला करीब 30 फूट चौड़ा है। इस पर बांध बांधने के लिए इसके प्रवाह के बीच 5 फट ऊँची पक्की दीवार खड़ी की गई। 30 फूट लम्बी कंक्रीट की इस दीवार के वीचोबीच 6 फुट की जगह खाली छोड दी गई जिसे लकड़ी के फटटों से बन्द करके रखा जाता है। बरसात के मौसम में फट्टे हटाकर पानी और जमा हो गई मिट्टी को बहा दिया जाता है। गर्मी के मौसम में जब पानी बहुत कम रह जाता है तो फट्टों को हटाकर बाँध में जमा हो गई मिट्टी को साफ कर दिया जाता है। नाले का अतिरिक्त जल दीवार के ऊपर से बहता रहता है और इस तरह नाले का प्रवाह बाँध के आगे भी जारी रहता है। बाँध की दीवार काफी चौड़ी रखी गई है ताकि ऊपर से आना-जाना हो सके। दीवार सीढीनुमा बनाई गई है ताकि पानी आगे की ओर सीढी-दर-सीढी गिरे। अगर पानी ऊँचाई से सीधे नीचे गिरेगा तो इससे नीचे जमीन की मिट्टी कट जायगी। सीही-दर सीही पानी गिरने से पानी का वेग कम होता जाता है और मिट्टी का बहाव कम होता है। यह तकनीकी विशेषता पुग्न-तर्री बहरा टोली के बाँध में नहीं दिखती।

बाँध बांधने से नाले पर जलाशय बन गया। इसके

नजदीक ( कार्म की ओर ) एक कुँआ बनाया गया जिसमें जलाशय का पानी भूमिगत रूप से आकर जमा होता रहता है (याद करें कि पुग्गू-तर्री वहरा टोलो में जल। शय को कूँए से पाइप के जरिए जोड़ा गया है) कूँए की जगत इतनी ऊँची रखी गई है कि उसमें जलाशय का पानी ऊपर से आकर नहीं घुस सकता। कुँए का व्यास 15 फुट है। इससे 30 फुट की दूरी पर 7 फुट व्यास का एक और क्रॅंआ बनाया गया। पहले कुँए का पानी एक जाली लगे लोहे की पाइप के जरिए छनकर इस दूसरे फुँए में पहुंचता है। इस कुँए के साथ एक 15 एच • पी० का मोटर पम्प है जो पानी को ऊपर खींचकर लोहे की पाइप से आगे खेतों में भेजता है। यह पाइप 200 मीटर तक लोहे की है। इसके बाद 300 मीटर तक कंक्रींट की पाइप है जिसका व्यास 10 इंच है। इसके भी आगे 150 मीटर तक प्लास्टिक की पाइप है। ये सभी पाइपें भिम के अन्दर बिछाई गई हैं ताकि ऊपर से उन्हें कोई चोट न छग सके। खेतों में पहुंचने के बाद पाइपों में दो-दो सौ फट के बाद ऊपर की ओर खुलनेवाले नल हैं जिनमें पब्चारे लगे हए हैं। इन्हीं फ़बारों से पानी चारों ओर वेग से फूटते हंए खेतों को सींचता है। फब्बारे से सिंचाई (स्प्रिंग इरीने-सन) उस समय की जाती है जब धान के पौधों के अंकुर फूट रहे हों। इस समय खेतों में खाद से मिली हुई नरम मिट्टी

विछी होती है। अगर पानी का तेज बहाव खेतों में छोड़ दिया जाएगा (जैसा आम तौर पर हम गांवों में देखते हैं) तो वह वहाव मिट्टी और खाद को भी कुछ न कुछ अपने साथ बहाते हुए छे जायगा। फव्वारे नुमा सिंचाई से मिट्टी या खाद नहीं वहती। जब धान की फसल बड़ी हो जाती है तब पानी को खुले ढंग से खेतों में फैलने दिया जाता है।

उपर हमने बड़े बांधों के विकल्प के रूप में छोटानागपुर में छोटे बांधों द्वारा सिंचाई के छ वास्तविक उदाहरण दिए। इनमें से एक—राधारानी नगर - छोटे बांध का उदाहरण तो है, पर वहां इसका उपयोग सिंचाई के लिए न होकर पानी हासिल करने के लिए हैं। परबंद बांध असल में उस छोटे बांध का ठीक उदाहरण नहीं है जिसे हम विकल्प के रूप में पेश कर रहे हैं। वह असल में इस शताब्दी के शुरू में पाए जाने वाले आहरों जैसा है। इस उदाहरण का महत्व इसकी सामूहिकता में है। खूँट टोली में भी वैसा बांध नहीं बांधा गया। यहां नाला अलग है, आहर अलग। फिर भी वह सिंचाई की स्थानीय प्रणाली का अच्छा उदाहरण है। लेकिन बाकी तीन बांध—पुग् तरीं बहराटोली, लसया और ए० टी० सी० रांची—बड़े बांधों का वास्तविक विकल्प पेश करते हैं। इनके साथ कुछ समस्याएँ भी जुड़ी हुई हैं जिनकी चर्चा हम आगे करेंगे।

[ अगले अंक में स<mark>माप्त</mark> ]



# कौन कहे भारखण्ढी और कौन कहे आदिवासी ?

### निमंछ सेनगुप्ता

असम में जो आंदोलन चला था उसमें कौन लोग शामिल थे ?

- —असमिया लोग। गोरखालैण्ड की मांग किन लोगों ने उठाया था?
- —गोरखा लोग। भारखण्ड का संघर्ष कौन कर रहे हैं ?
- —आदिवासी लोग ! जी हाँ, असिमयाँ, गोरखा, बंगाली, बिहारी की तरह भारखण्डी नाम को कोई मान्यता नहीं है। उनका परिचय है—''आदिवासी''!

शायद आप कहेंगे कि इसमें गलत क्या है। हम तो "आदिवासी" हैं ही। जी नहीं, आप पर यह बिल्ला करीब एक सौ साल पहले लगा, जब से यह प्रांत बाहरी शोषण का शिकार हुआ। सच तो यह है कि यह छाप सिर्फ एक नाम नहीं है, बिल्क एक राजनीतिक चाल भी है। भारखण्ड पर शासन और शोषण की नींव इसो चाल पर कायम हुई है।

यकीन नहीं होता होगा आप को। अंग्रेज लोग सिर्फ ताकत से दुनिया पर कब्जा नहीं कर पाते अगर वे साथ ही कूटनीति में भी दक्ष न रहे होते। उनकी एक कूटनीतिक चाल थी काले आदमी के दिमाग में यह बात घुसा देना कि "तुम दिमाग और क्षमता में कम हो, गोरे लोग तुमसे बहुत ज्यादा उच्च स्तर के मानव हैं।"

अंग्रेज बुद्धिजीवियों ने एक सिद्धांत बनाया कि दुनिया में काले लोगों को ऊपर उठाना गोरे चमड़ेवालों की एक बड़ी जिम्मेदारी है (White man's burden)। जैसे-जैसे यह सिद्धांत स्थापित होता गया वैसे-वैसे गोरे लोगों का मनो-वल बढता गया और उपनिवेशवासी काले लोगों का आत्म विश्वास घटता गया । एक बार इस सिद्धान्त को अपना लेने के बाद लोगों का विचार पक्का हो गया। अच्छे अंग्रेज अफसर भी यह मानकर चलते थे कि जो कुछ अग्रेज लोग चाहते हैं वही उपनिवेश के लोग करें तो उनकी भलाई होगी। कालेलोग देखते थे कि उनके साथ न्याय नहीं किया जाता है। फिर भी वे सोचते थे कि अंग्रेजों ने कुछ अच्छा सोचकर ही ऐसा किया होगा। हाँ, खुल्लमखुल्ला प्टिटाई, धोखाधड़ी और उत्पीड़न उनकी समभ में आता था, लेकिन गहरी चाल को समभना कठिन था। यह और भी मुश्किल हो जाता था जब ऊपर कहे सिद्धान्त को मानकर वे अपनी विचारशक्ति खो देते थे। क्या भारखण्ड में आज भी बैसा ही हो रहा है, या नहीं? यह जो विकट शोषण चल रहा है वह किसी गहरी चाल में छिपा हुआ है कि नहीं ? क्या इसे बगैर उखाड़ फेंके भारखण्ड आगे बढ़ सकता है ? अंग्रेज राज को खतम करने के लिए क्रांतिकारियों की पहली लड़ाई भी इसी क्षेत्र में हुई थी। एक बार गोरे चमड़े का दिमागी भूत उतरते ही काले आदमो को रोकना असम्भव साबित हो गया।

जी हाँ, भारखण्ड प्रान्त में भी महाजनों का शोषण, उद्योगों के चलते विस्थापन, अफ्सरों की घुसलोरी, पुलिस द्वारा बालात्कार आदि खुक्रम-खुक्रा चलनेवाले शोषण और अत्याचार को समभने में कोई कठिनाई नहीं होती है। लेकिन शोषण का सबसे बड़ा हथकंडा है एक गहरी चाल, जिसका मूल सूत्र है ''आदिवासी'' याने ''ट्राइब'' का बिल्ला लगाना । यूरोप के लोगों ने सारे समाज को दो भागों में वाँट दिया-गोरे और काले। और कहा कि गोरे लोग दिमाग से अधिक तेज हैं; उनके तौर-तरीके सभ्य है; काले लोग सिर्फ आर्थिक रूप से ही नहीं बल्कि दिमाग और आचार-व्यवहार में भी पिछड़े हैं। शोषण को बनाये रखने का यह तर्क भारखण्ड पर भी हावी है। हाँ, यहाँ शोषक और शोषित के चमड़ों के रंग में फर्क नहीं है। यहाँ लोगों को बाँटा गया-ट्राइव और सम्य लोगों में। लेकिन बाँटने का उद्देश्य एक ही था-एक को मूर्ख और असभ्य बताना था और दूसरे को सभ्य और दिमाग से तेज । अपने को जब आप ''ट्राइबल'' मान लेते हैं तब क्या आप अन्य भारतीयों की तरह सोचने की क्षमता वाले इन्सान हैं ? क्या आपने कभी सोचा है कि "ट्राइब" की छाप लगाकर आपको सिर्फ नीचा दिखाने के लिए शिक्षा और नौकरियों में संरक्षण दिया जाता है ? साथ ही इसी छाप के कारण आप को कभी कोई दायिखपूर्ण और प्रति-ष्ठित पद के लायक नहीं माना जाता। अगर रामदयालजी जैसे कोई कभी वाइस-चान्सलर बन भी गये तो सभी अफसर यही चिंता व्यक्त करते रहते हैं कि यह ''आदि-वासी 'ठीक से काम चला पायेगा या नहीं। क्या आप यह देखो नहीं हैं कि ट्राइवल की जमीन को तो कानूनन सुरक्षा प्रदान की गयी लेकिन साथ ही यह भी माना जाता है कि आप जैसे ट्राइवल्लोग अपने प्रांत में प्राप्त संसाधनों का सही इस्तेमाल नहीं कर पायेंगे। हाँ, चुनाव में आपके लिए सीट आरक्षित रहेंगे। लेकिन पूरा एक राज्य चलाने की

मांग आप करें तो उसे बचकाना कहा जायेगा। अंग्रेजों ने भी ऐसा ही किया था। ऊँचे पद्में को छोड़कर बाकी नौकरियाँ भारतीयों को उपलब्ध थीं। भारतीयों को जमीन पर काश्त के अधिकार दिये गये थे लेकिन प्राक्त— तिक संसाधनों के इस्तेमाल की योजना लंदन में बनती थी! स्थानीय स्तर पर भारतीयों को शासन का भार दिया गया लेकिन ऊपर में अंग्रेजों का शासन बरकरार रहा। और यह तबतक इतमीनान से चलता रहा जबतक आम अंग्रेज समभने रहे कि काले लोग ऊँचे दायित्व के लायक नहीं हैं और भारतीय भी मानते थे कि वे हर काम में गोरों के समान योग्य नहीं हैं।

इस प्रकार गोरे-काले, ट्राइब-सभ्य जैसे विभाजनों द्वारा शोषण को सहारा मिला। यह भी समभता चाहिए कि इस सिद्धांत को कैसे स्थापित किया गया। गोरे लोगों ने कैसे मान लिया कि वे कालों से अधिक काबिल हैं? और काले लोगों को अपना आहम-विश्वास खो देने के लिए कैसे तैयार किया गया? यह तो एक अजीब बात है कि बिना जबरर्वस्ती किये लोगों को जहर पिलाया गया। लेकिन वह अजीब नहीं होगा अगर उसे विश्वास दिलाया जाये कि यह जहर नहीं, अमृत है।

कहा गया कि यह विज्ञान है—अधुनिक युग का अमृत । लेकिन काले-गोरों से सम्बन्धित उस तथाकथित विज्ञान की बात का भंडाफोड़ हो चुका है । लेकिन ट्राइब और सम्य लोगों में विभाजन की बात पर विज्ञान का बिल्ला लगाकर आज भी इसका प्रचार किया जा रहा है ।

## विज्ञान और प्रचार

हिन्दी में भारखण्डी लोगों को ''आदिवासी'' कहा जाता है और अंग्रेजी में ''ट्राइब''। सरकारी कागजात में ''होड यूल्ड ट्राइब''। ट्राइब का मतलब है 'कबीला'' और

"शेड्यूल्ड ट्राइव" उन कबीलों को कहा जाता है जिनको सरकार ने "शेड्यूल" याने "अनुसूची" में शामिल कर लिया । "आदिवासी" का मतलब वे लोग हैं जो किसी जगह पर सबसे पहले बसे हों। इन तीन शब्दों का एक अर्थ कैसे हो सकता है?

लेकिन हमारे देश में इन तीनों का एक ही अर्थ माना गया है, और ऐसा किया गया झुठे विज्ञान के जरिये।

इस प्रकार की शुरूआत करीब २०० वर्ष पहले हुई थी, जब यूरोप में लोग अंधिवश्वासों को छोड़कर विज्ञान की ओर भुकने लगे थे और साथ ही सारी दुनिया में उपिनवेश कायम करने लगे थे। विभिन्न धार्मिक आस्थाओं से सम्बन्धित कथाओं में फर्क है। फिर भी सभी मानते थे कि भगवान ने ही मनुष्य को बनाया। डार्विन (1731-1802) नामक एक वैज्ञानिक ने इस अंधिवश्वास को खत्म किया और बताया कि मनुष्य जाति का उद्भव प्राणीजगत के विकास की श्रृंखला की एक कड़ी है और वह सबसे अधिक विकसित प्राणी है।

यहां तक तो विचार और विज्ञान सही थे। अब इसमें कुछ समाजवैज्ञानिक घूस गये। वे बताने लगे कि मनुष्यों में भी कुछ जगह के लोग अधिक विकसित हुए और कुछ जगह के लोग कम। ये समाजवैज्ञानिक यूरोप के उपनिवेशकारों के पिट्टू थे। उन्होंने कहा कि गोरे लोग अधिक विकसित मनुष्य हैं और काले, पीले आदि लोग कम विकसित अनुन्नत प्राणी हैं। इस सिद्धांत को नस्लवाद (racism) कहा जाता है। race शब्द के लिए भारतीय आषाओं में कोई हू-ब-हू शब्द नहीं है, क्योंकि 'विज्ञान के युग का यह विचार' पहले था ही नहीं, सो शब्द भी नहीं था।

इसी झूठे वैज्ञानिक सिद्धांत के द्वारा यूरोप के लोगों को यह विश्वास पिलाया गया था कि काले लोगों को ऊपर उठाना गोरे लोगों का मानवीय दायित्व है और इसी के द्वारा काले लोगों को अपना आहम-विश्वास खोने के लिए मजबूर किया गया। यही सिद्धांत आगे बढ़कर ताजी—वाद का रूप ले लिया और हिटलरशाही का आधार बन गया। तब दुनिया के लोगों ने समभा कि यह कैसा विष वृक्ष है। द्वितीय विश्वयुद्ध के बाद संयुक्त राष्ट्र संघ (यू०एन० ओ०) ने नस्लवादी सिद्धांत पर विचार करके इस बात को दिखाया कि यह सचमुच कितनी अवैज्ञानिक बात है।

गोरों और कालों में बँटवारा तो नस्लवाद के सिद्धांत का एक सूत्र है। इसी प्रकार और भी कई विभाजन किये गये हैं। नाजीवाद के नस्लवादी सिद्धांत के आधार पर ही लोगों को आर्यों एवं अनार्यों में बाँटा गया था। भारत में इसी तस्ल-विभाजन का प्रयोग किया गया। मैक्समूलर ने बताया कि पुरानी युरोपीय भाषाओं और संस्कृत में बहुत मेल है, जो साबित करता है कि हजारों वर्ष पहले एक ही कबीला दो भागों में बँटकर यूरोप और भारत की ओर कूच किया। उसी कबीले को उन्होंने आर्य कहा। भारत के लोग बहुत खुश हुए कि वे दूसरे उपनिवेशों के लोगों से उन्नत लोग हैं और उनका खून और यूरोपीय राजाओं का खून एक ही है। तो फिर अनार्य कहाँ गये ? भारत में काले चमड़े वालों को अनार्य कहा गया, जो निश्चय ही चार हजार वर्ष पहले बाहर से आये आर्यों से हार गये थे। अब चार हजार साल पहले जो लोग हारे थे उनके वंशज कौन हैं क्या इसे कभी प्रमाणित किया जा सकता है ? लेकिन प्रमाण की परवाह कौन करता है ? आज भी इतिहासकार लिखते हैं कि भारखण्डियों जैसे लोगों के पूर्वज ही आयों से हारे थे। इसी तरह ''आदिवासी" का परिचय बना— भारत में पहले बसे लोग।

लेकिन ''ट्राइब'' का बिल्ला लगा बिलकुल एक दूसरे कारण से । जब देश में जनगणना शुरू हुई तब हिन्दुओं के बारे में लिखा जाता था कि कौन किस जाति का है। अब संधाल या मुण्डा तो जाति नहीं है, उनको क्या लिखा जाये! उनको "ट्राइब" नाम दिया गया। यह भी भारतीय चिंतन से अलग था। अनेक संथाल जातिवाद मानते नहीं हैं लेकिन अपने को हिन्दू कहते हैं ! लेकिन अंग्रेज सरकार ने जातिवाद नहीं मानने वाले हिन्दुओं को हिन्दू कहने से इनकार कर दिया। कहा, वे ''ट्राइब'' हैं। खैर, इस बात को छोड़ दीजिए। हम देखते हैं कि "ट्राइब" और ''अनार्य,'' ''आदिवासी'' बिल्ले दो भिन्न तरीकों से आये। उनका अर्थ एक नहीं होना चाहिए था। नस्लवादी सिद्धांत के न अपनाये जाने से ये दोनों परिभाषाएँ ऐति-हासिक रूप से गलत रह जातीं और उनकी धार्मिक व्याख्या भी गलत कही जातीं। लेकिन यही हैं मूल राजनीति। आदिवासियों को ''अनार्यं'' के वंशज कहने के साथ-साथ पिछड़ा भी कहा गया। जो जातिवाद नहीं मानता है उसे न सिर्फ "ट्राइब" कहा गया, बल्कि यह भी मतलब लगाया गया कि वह निचले स्तर का मनुष्य है। नस्लवादी सिद्धांत के जरिये अनार्य का इतिहास और ट्राइब के रूप में परिचय, दोनों में मेल बैठ गया।

अन्त में जब ''शेड्यूल्ड ट्राइब'' की सूची बनी तब सिर्फ वैसे कुछ कबीलों को उसमें शामिल किया गया जिनको पिछड़ा माना जाता है तथा यह माना जाता है कि उनको ऊपर उठाने के लिये दूसरों की मदद की जरूरत है। अब वैज्ञानिकों ने विपरीत दिशा में शोध करना शुरू कर दिया । इतिहासकार यह नहीं देखते कि ''अनार्य'' के वंशज कौन हो सकते हैं, बल्कि उनका काम हुआ ''शेडयूल्ड ट्राइबों'' को अनार्य के वंशज साबित करना। इसमें काले द्रविड़ लोग छूट गये— सिर्फ "शेड्यूल्ड ट्राइबों" ही हुए आदिवासी। समाज-वैज्ञानिक दिखाते रहे कि वे असम्य हैं, इसीलिए वे हिन्दू नहीं हो पाये। नृविज्ञानी इस बात को साबित करने में व्यस्त रहे कि ''शेड यूल्ड ट्राइब'' लोगों का दिमाग कम है, उनका आचार-व्यवहार असम्य है, आदि, आदि। अतः ''दिकु'' सरकार जो कुछ कहे वही ठीक है—इन्हें ऊपर उठाना उनका मानवीय दायित्व है, क्यों ? भला चमड़ा पूरा गोरा न होने पर भी कुछ तो गोरा जरूर है। फिर वह क्यों न कहे यूरोप के लोगों की तरह कि काले आदमी को ऊपर उठाना उनका मानवीय दायित्व है ?



# और कितने दिन

#### रंजीत राजीव

रेंगो ददा (बड़ा भाई) रिक्शा खींचता हुआ आंगन में आता दिखा। दोपहर का एक बजा होगा। ददा के भोजन का यही समय होता था। हिलि (भाभी) बर्तन धोना छोड़-कर उठ खड़ी हुई।

"सालगी मजदूरी पर नहीं गयी।" रेंगो ददा रिक्शा को नीम की छांव छोड़कर बीच आंगन में खड़ा हो गया। दृष्टि सालगी पर से हटकर पुन: हिलि पर टिक गयी।

''जाती कैंसे! महारानी जो हैं। देख रहे हो न, किस आराम से पड़ी है खाट पर। मजदूरी पर नहीं गयी, घर के काम तो थे, कहते-कहते मुँह दुख गया। हार मान गयी हूं। अब तुम जानो और तुम्हारी बहन। मैं तो आज ही बाप के वहाँ चली जाउँगी। मुभसे और नहीं सहा जायेगा। बच्चे को लेकर मजदूरी करती हूं, पड़ोस के घर में ही सही, बच्चे के कारण कितनी तकलीफ होती है मालूम, उपर से ये महारानी, अब मैं एक पल भी नहीं रूकूँगी।'' हिलि ने मन की भड़ास निकाल दी।

रेंगो ददा गरज उठा— 'सालगी ! वया मुन रहा हूँ मैं ?' सालगी ने खाट पर से ही थोड़ा-सा सिर उठाकर ददा को देखा। ''तबियत खराब है ददा। तुम्हें तो मालूम है।''

''तबीयत खराव है इसका यह मतलब तो नहीं— हिलि की भी तो जान है!'' ''अब कुछ भी करने को मन नहीं कर रहा ददा। सुबह से घर के सब काम करती रही, अब हिम्मत टूट गयी है।"

"उस काम को तुभने किये हो तो क्या मैं सो रही थी? मजदूरी पर जाने से पहले ही सब काम निबटा कर घर से निकली हूं। बारह बजे लौटी, थकी-मांदी, फिर भी घर के काम निबटा रही हूँ। जरा भी नहीं सोचा कि हिलि की मदद कहूँ।" हिलि भिभक उठी।

हिलि की बातों से हृदय आहत हो उठा—'क्या मैं झूठ बोल रही हूँ ? यहाँ तक कि मुक्तसे धान भी कुटबा लिये तुमने और क्या बाकी रह गया था ?"

''सीमा के भीतर रही सालगी।'' रेंगी ददा की आवाज कानों को भेड़ गयी।

लेकिन वह दबी नहीं। बोली—सच कहती हूं ददा।
कुछ भी कह लो, अब मुभसे कोई काम न होगा। वह धीरे
से उठकर बैठ गयी।

''सालगी!' रेंगो ददा खुद से बाहर हो गया था। आवाज फट गयी थी—''बहुत लम्बी जबान हो गयी है तेरी। दो दिन बुखार का बहाना करके घर में पड़ी रही, हम कुछ नहीं बोले। आज भी मजदूरी पर नहीं गयी, जबिक सुबह चेता कर गया था। मजदूरी करेगी नहीं तो

पैसे कौन देगा तुम्हें और खाएगी क्या ? अब तेरी हेकड़ाई मुभसे नहीं देखी जाती। दिन भर रिक्शा खींच-खींचकर बेदम रहता हूं और तुम हो कि "" यहाँ रहना है तो हमारी सुननी होगी, नहीं तो अपनी माँ को लेकर यहाँ से चली जाओ।"

''अपना घर छोड़कर कहाँ जाऊँगी ददा ?'' ''जहाँ भी जाओ, कुछ भी करो''''' ।''

"ददा!" वह चीख पड़ी—"इतना जुल्म अब नहीं सहा जाता।" उसके तन-बदन में आग लग गयी थी। वह उद्विग्न हो उठी।

"बकवास बंद करो, किसने जुल्म किया है तुम पर ? जवान चलाना खूब आ गया है, जवान नोंच लूँगा।" ददा एकदम नजदीक आ गया था। मुठ्ठियाँ भींच गयी थीं।

'आज चुप नहीं रहा जाएगा ददा। सच कहती हूं, जहर दे दो, माँ-बेटी दोनों खाकर चुपचाप सो रहेंगे. उक तक नहीं निकलेगी।'' उसकी दृष्टि तो ददा की आँखों को देख रही थी, लेकिन वे आँखों तो राकोस ( राक्षस ) की थी—लाल तस आँखें, शराब और क्रोध में डूबी हुई।

''हरामजादी! पाण्डु काका (चाचा) के यहाँ जाजा बातें करना भी सीख गयी है।'' पलक भपकते ही ददा
उसकी तरफ लपक गया। भोंटा उसकी मुट्ठी में आ गया था।
वह जमीन पर आ गयी थी। चार-पांच तमाचे गालों पर
तड़ातड़ पड़ गये। पूरा शरीर भनभना उठा था। साथ ही
पीठ पर जोरदार लात भी पड़ी। वह उसी पल धरती
पर घिसट गयी। पीठ पर कई घूँसे दनादन पड़ गये…….
वह भीतर तक कपस कर रह गयी। ददा की फटी-फटी
आवाज पूरे हातु (गांव) को हिल् दे रही थी—''बहुत देख
लिया तुम माँ-बेटी को हमसे मुँह लगाती है। आज कोई
कुछ कहो तो ले, सिर न अलग कर दूँ उसका तो मेरा

ददा हिलि को आदेश देकर भीतर चला गया। भीतर से बच्चे के रोने की आवाज आ रही थी। हिलि उसके पीछे हो ली।

वह धीरे से उठकर बैठ गयी। मुँह से खून निकल आया था, हाथ छिल गये थे। अंतर में द्वन्द छिड़ गया था। संकल्प-विकल्प का द्वन्द .......और यहाँ पल भर भी न रहने का विचार पक्का होने लगा। उसकी नम आँखें माँ को घूरने लगी, जो बरामदे की बैलिनमा हो चुकी खाट पर चित धँसो लम्बी-लम्बी सांमें ले रही थी। माँ की निस्तेज आँखें उसी पर टिकी हुई थीं। कोरों से आँसू भर रहे थे। लक्काग्रस्त और बीमार माँ कर भी क्या सकती थी।

उसने आर्द्र आँखे पोंछ डाली। अगल-बगल देखा। दो-तोन औरतें व कुछ बच्चे खड़े उसे ही घूर रहे थे, जैसे कोई अद्भुत चीज देखने को मिल गयी हो। सिर को हल्का-सा भटक कर वह अपने कमरे में चली गयी और अपने सब कपड़े समेटने लगी......।

कुछ दिनों पहले जब हिलि से भगड़ कर दीदी के यहाँ चली गयी थी तब की बात याद आयी—दीदी के यहाँ से लौटने पर इसी तरह रेंगी ददा ने मार-मार अधमरा कर दिया था कि वह मां को छोड़कर क्यों चली गयी थी

और हिलि से क्यों भगड़ गयी थी। अड़ोस-पड़ोस के लोग न आए होते तो शायद मर ही गयी होती।

वह सोचने लगी, माँ की वजह से सब झेल रही है। वह न होती तो सोमा के साथ बहुत पहले भाग गयी होती। माँ की ममता ने उसे बांध लिया था। लेकिन अब यहाँ नहीं रहेगी। माँ को भी ले जाएगी। दो पेट के लिये कहीं न कहीं से इन्तजाम हो ही जाएगा। मजदूरी करती है, किस बात की चिन्ता। जाम्बी के यहाँ सर छुपाने की जगह मिल ही जायेगी। दूर के मामा की लड़की है तो क्या हुआ, अपना जैसा तो मानती है। माँ को चैन की सांस मिल जाएगी।

यह तो साफ है कि माँ के बारे में कोई कुछ नहीं सोचता। अपना दूध पिला-पिला कर बड़ा किया था सबको। उस दूध के बारे में थोड़ा भी किसी ने नहीं सोचा। न किरसोन ददा, न दाई (दीवी) ही। रेंगो ददा तो जानवर से भी बदतर हो गया है! बाप के मरने पर किरसोन ददा यहाँ कि स्थिति देख गया था। आक्ष्वासन भी दिया था कि माँ के लिए कुछ रुपए जरूर भेजा करेगा। पर सात महीने गुजर गये, उसका कोई पता नहीं। टाटा में कहीं मजदूरी करता है। पड़ोस के पाण्डु काका कहता था—''उसे शहर की हवा लग गयी है। अब यहाँ की क्या सोचेगा?''

वह भी कितनी मुरूक (मूर्ख) है। किन से उम्मीद लगाये बँठी थी! छुट्यन से कभी किसी को किसी से लगाव रहा था, जो अब रहेगा! सब अपना कमारी-खाते रहे। हातु के सम्पन्न घरों में दासी रह-रह कर बड़े हुए। सयाने होने पर रेंगो दवा और किरसोन ददा ने डोंगोल (शहर) की अपना रास्ता कर लिया। उन्हें किसी से कोई मतलब न था।

दाई (दीदी) को इस घर के लिये जितना करना था, उसने किया। अब उसका अपना घर है; पित है, सास-शसुर है, बच्चे हैं। उसने मर-मर कर इस घर को सम्भाला था। माँ-बाप को घर की कर्तई चिन्ता न थी। जड़ी-बूटियां बेचते थे। रूपये जुटते ही डियङ (चावल की शराब) और आरकी (महुआ की शराब) में डूब जाते थे। बेटी तो है, पेट की चिन्ता करने वाली। उम्र भर यही होता रहा था। जो थोड़े बहुत खेत थे, वे भी टेका बँधक में बीस-पच्चीस वर्षों के लिए निकल गए। गाय-बैल भी न रहे। रेंगो ददा और किरसोन ददा को घर से कोई मतल्ब न था। वे शहर में ही रहते और कमाते-खाते थे।

दाई मजदूरी करती थी और प्रत्येक सप्ताह हाट से डियङ भी बेचती थी। गुजारा हो जाता था। जाम्बी के साथ उसका अधिक मेल-जोल था। कभी-कभी मजदूरी से दूसरे दिन शाम को हतु आती थी। रातभर कहाँ रही, किसके साथ रही, मां-बाप ने कभी नहीं पूछा। उन्हें डियङ-आरकी से मतलब था। दाई इसका प्रबन्ध कर देती थी। मुर्गा भी चलता था। बस, दोनों खुश। हतु वाले दाई के चरित्र पर लांछन भी लगाते थे कि वह मदों के साथ ......

एक दिन दाई का हाथ थामने वाला मिल गया। विश्वर, दो बच्चों का बाप। दाई उसके साथ चली गयी। घर का सारा बोक अब उसके नाबालिंग कंधों पर आ गया था। जिसे होती हुयी सयानी हुई। हतु की युवतियों के साथ डोंगोल में गार-पत्थर होने की मजदूरी करती थी, तब बाप की तबीयत खराब थी। खांसते-खांसते खून निकल आता था। माँ भी अम्बस्थ रहने लगी थी। हाथ-पांव में फिनफिनी होती और जोड़ों में दर्द रहता था। एक बार ला ब समय तक बीमार पड़ गयी, तो फिर खाट से न उठ सकी। हाथ-

पांव बेकार हो गये थे। मालिश तेल बेअसर साबित हुए। बाप की जड़ी-बूटियां भी काम न आयीं। देवां (ओक्ता) से अरवा चावल और सिंदूर दिखलाया था। उसने बताया कि हतु के किनारे वाले आम के पेड़ का दृष्ट प्रेतात्मा उसके पीछे पड़ गया है। हतु में बहुतों की जान उसने ली है। उसे सन्तुष्ट किये बिना कुछ भी कर पाना मुश्किल है। पूजा-उजा के नाम पर कई मुर्गा-मुर्गी बलि चढ़ो। फिर भी कोई लाभ न हुआ। देवां ने फिर बताया कि प्रेतात्मा एक भेड़ा और एक बकरी की बलि चाहती है। पैसों के अभाव में इसका इन्तजाम न हो सका। लोग कहते थे किसी माने हुए बड़े गुनी देवां को लाना होगा, तभी ठीक होगी। रुपये-पैसे होते तब तो यह सब करती।

कुछ दिनों बाद रेंगो ददा अचानक आ धमका। सब दंग रह गये थे। सूर्य पिश्चिम से केंसे निकल आया! पिछले पांच-छह साल से उसका कोई पता न था। उसे बहुत खुशी हुई थी कि घर सम्हालने वाला आ गया। उसे लगा था, दुःख के काले बादल छँट गये। साथ में हिलि भी थी। उसकी गोद में एक महिना का बच्चा भी था। ददा ने बताया कि इतने दिनों वह चाकुलिया में था, कहीं कुलीगिरी करता था। यहाँ अपना घर है, कबतक इधर-इधर रहे, चोंये-बासा (चाईबासा) तीन-चार मील दूरी पर तो है, वहीं मजदूरी कर लूँगा।

कुछ दिनों तक सब ठीक-ठाक चलता रहा। हिलि हर सप्ताह चोंयबासा हाट में डियङ बेचती थी। हिलि उसे भी साथ कर लेतो। वह सोमा के अलावा किसी के साथ उतना खुलती नहीं थी, जिससे व्यवसाय में व्यवधान पड़ता था। सोमा के साथ ही बहुत देर तक तिलि-तिपिल (डियङ का आदान-प्रदान) होता था। हिलि चाहती थी कि अन्य युवकों के साथ भी वह इसी तरह से पेश आए,

ताकि डियङ की बिक्री अधिकाधिक हो सके। मर्द युव-तियों के हाथ का पीना ज्यादा पसन्द करते हैं। हिलि इस मंत्र से पूरी तरह वाकिफ थी। पर वह हिलि के मनोनु-कुल नहीं कर पाती थी। फलतः हिलि उस पर बिगड़ जाती थी। घर आकर भला-बुरा कहती थी। ददा को उल्टा-सीधा पढा-सिखा देती थी। उसने ददा के सामने स्पष्ट किया था कि सोमा के साथ बहत दिनों से अपसरा ( प्रेम ) सम्बन्ध बना है। और सोमा यह नहीं चाहता कि वह अन्य युवकों के साथ आत्मीयता से पेश आए, चुहलबाजी करे। बस. हिलि और ददा का व्यवहार ही बदल गया। डियङ की बिक्री जितनी होनी चाहिये उतनो नहीं हो पाती थी। लेकिन जितनी भी बेचती थी, उसका श्रेय उसी को जाना चाहिये, पर हिलि इसे अपने ऊपर ले लेती थी। रेंगो ददा और हिलि के व्यवहार में कड़वाहट आ गयी थी। मां-बाप भी उनके दुव्यवहार से धुब्ध थे। देखते-देखते बाप चल बसा। न दवा, न दारू।

यदि माँ भली-चंगी होती तो बाप के मरने के बाद ही जाम्बी के घर चली गयी होती। डोंगोल के उरांबसाई में घर है। जाम्बी के साथ उसके बच्चे और मां हैं। जाम्बी अब भी साथ रहने को प्रेरित करती है.......।

"" कपड़ों की गठरी तैयार हो चुकी थी। वह गठरी लेकर बाहर निकल आयी। मां की हतप्रेभ आंखें उसी को घुर रही थीं।

माँ के समीप आते ही कुछ क्षण उनके यःत्रणाव्यथित चेहरे को एकटक देखती रही, जैसे वर्षों बाद देख रही हो। चिपके हुए गाल, उभरी हुई हडियां, कटरों में बसी आँखें, ऊपर की ओर चलती साँस—देखते-देखते आँखें भर आयी थीं। हृदय की भावनाएँ उसे उसका कर्त्र व्य ही करने दे, यह सोच कर थरीया स्वर फूट पड़ा—'धवराना

नहीं माँ। आऊँगी तुम्हें लेने; कल ही। कुछ न कुछ इन्तजाम जरूर हो जाएगा। और फिर जाम्बीतो है ही।"

हिलि को भीतर वाले कमरे से निकलते देखा तो वह तुरन्त कच्ची सड़क की ओर बढ़ गयी। मां की दबी-टूटी आवाज कानों से टकराई—"न जा सालगी """।

पास खेल रहे बच्चों के शोर – गुल में मां की यह आवाज दबकर रह गयी।

हिनकोले खाती बैलगाड़ी आगे डोंगोल की ओर बढ़ रही थी और वह मन ही मन तय कर रही थी कि सबसे पहले सोमा से भेंट हो जाए तो उसी से रहने-खाने का प्रबन्ध करने को कहेगी। उसके विचार जान लेगी। यदि सोमा ने चाहा तो किसी किराये के घर में उसके साथ रह जायेगी, पित-पत्नी की तरह। सोमा डोंगोल में ही किसी सरकारी दफ्तर में चपरासी है। प्रबन्ध कर ही लेगा। पर उससे भेंट होगी कहाँ? दफ्तर देखा होता तो वहीं चली जाती। मागे पोरोब के बाद सिर्फ एक बार मिली थी, डियङ गोदाम में लेकिन उस दिन सोमा लगभग गंभीर और खामोश था। कारण पूछना चाह कर पूछ नहीं पायी थी। वह जल्दी में अपनी और उसकी डियङ का पैसे गोदाम वाली को थमा कर चला गया था। उसने इतना ही कहा था—''ओपिस देर हो रही है।''

उस दिन सोमा की खामोशी उसे बुरी तरह साल गयी थी। जाने-अनजाने हुई गलितयों को भीतर ही भीतर टटोलने लगी थी। यह नाराजगी किस बात की थी। इससे पहले तो ऐसा कभी नहीं हुआ "उसे मागे पोरोब की बात याद आ गयी। तीन सप्ताह पहले की तो बात थी। मानस -पटल पर उस दिन की सारी घटनाएँ उभरकर सामने आ रही थीं "।

"" "कितनी उमंग, कितना उत्साह का दिन था मागे पोरोब। बहुत सारे दुखों के बावजूद वह आनन्द विभोर थी। सोमा के साथ खूब नाची-गायी थी। डियङ का दौर खूब चला था। सोमा अपने हतु का नहीं था। फिर भी वह लोगों में ऐसा घुल-मिल गया था, जैसे उसका अपना हतु हो।

नाचते-गाते एकाएक सोमा ने उसे एरा (पत्नी) बनाने की जिद पकड़ ली थी। उसे अपने साथ अपने हतु चलने को विवश करने लगा था। उसे कोई एतराज न था। पर माँ का ध्यान आते ही वह सहमत न हो सकी थी। उसने सोमा को समभाया था कि मां को ऐसी स्थिति में असहाय छोड़ देना क्या मनुज्यता है? लोग क्या कहेंगे? उसकी देख-भाल करने यहाँ कौन है? माँ को खाना-वाना वही अपने हाथ से खिलाती है। वह चली जायेगो तो माँ का क्या होगा? कौन देखेगा उसे?

''सालगी, मारांग पुल (बड़ा पुल ) आ गया । पुल के आगे उतरना है न ।"

उसने चौंक कर गाड़ीवान को देखा। डोंगोल आ गया था — चोंथबासा डोंगोल। कोलतार की सड़क के साथ-साथ दृष्टि भी डोंगोल के भीतर चली गयी। गाड़ियों, साइकिलों तथा लोगों का आना-जाना निरन्तर जारी था। सड़क के दोनों किनारे नये पुराने छोटे-बड़ें मकान खड़े थे। कुछ छतवाले कुछ खपरैल और कुछेक भोपड़ियाँ थी। पुल के नीचे रोंड़ो नदी बह रही थी। इसी सड़क से प्रतिदिन मजदूरी पर आती थी। पर आज....।

पुल पार करने के बाद बैलगाड़ी सड़क के किमारे बांयीं ओर रूक गयी। उसने घीरेसे उत्तर कर पीछे की ओर दूर तक देखा। अच्छा हुआ बैलगाड़ी मिल गयी, नहीं तो बीमार हालत में इतनी दूर पैदल चल पाती क्या ? उरांवसाई पास ही है। इस समय वहीं के एक डियङ गोदाम में सोमा अक्सर डियङ पीने आता है। उससे अधिकतर मुलाकार्ते वहीं होती थीं। उसके कदम उस ओर बढ़ गये।

डियङ गोदाम में प्रवेश करते ही उसकी दृष्टि सोमा को तलाशने लगी, पर सोमा का कोई पता नथा। दो-तीन व्यक्ति डियङ पी रहेथे। वह चुपचाप ठगी-सी खड़ी रही। अब तो कहीं चलने का मन ही नहीं कर रहा उसे। लग रहाथा, कहीं गठरी बनी बैठी रहेया निहाल एसर कर कहीं सो रहे। सारा बदन टूट रहाथा।

"" अरे सालगी! डियङ पीने आयी है?"

वह चौंककर पीछे दरवाजे की तरफ मुड़ गयी। सामने जाम्बी कमर पर एक हंडी टिकाए खड़ी मुस्कुरा रही थी। बायीं बांह हण्डी के गले पर मुड़े हुए थे और दाएँ हाथ के अंगूठे से बायीं हथेलीपर सुकुल (खैनी) मल रही थी।

"नहीं तो, वैसे ही"" ।" उसने जबरन मुस्कुराने के प्रयत्न में होठों को थोड़ा फैला दिए।

''वो समभी, सोमा को ढूंढ़ रही होगी, है न?'' जाम्बी चुहलबाजी की।

"हां, कहीं देखा हैं उसे ?" उसकी आँखें आशा की भलक पा कर चमक उठीं।

"कौन? सालगी! आवो-आवो बैठो।" डियङ गोदाम वाली औरत भीतर के कमरे से निकलते ही उनके पास आ गयी—"डियङ पियोगी या रसी (डियङ के पूर्व का रूप अर्थात् मोटा मेरा से गार कर निकाला गया रस) " बहुत दिन में आयी। तेरा चेहरा कैसा उतरा हुआ है! मां कैसी है? " "

"वैसी ही है, हतोम (मामी)। सोमा आया था ?"

गोदाम वाली औरत की ओर उन्मुख होकर पलकें भुका ली।

''तुम्हें पता नहीं क्या ? उसने एक हपनुम (युवती) से राजी-खुशी आंदी (विवाह) कर लिया है। कल ही तो दोनों यहाँ डियड पीने आए थे। हपनुम लोके हतु का है, बानरा किल्ल (गोत्र) की।"

वह स्तद्ध्य रह गयी। जैसे खींच कर जोरदार तमाचा जड़ दिया गया हो। सिर में चक्कर आने लगा। ऐसा लगा, जैसे शरीर की बची-खुची सारी शक्ति निचोड़ लो गयी हो। कपड़ों की गठरी हाथ से छुट गयी। सिर पर हाथ रखकर धीरे से बैठ गयी।

"क्या हुआ सालगी? तबीयत तो ठीक है?" जाम्बी कमर से लगी हांडी नीचे रखकर उसकी ओर लपक गयी। हाथ पकड़ कर देखा—''तुम्हें तो तेज बुखार है, हतु लौटोगी कैंसे?" जाम्बी की विस्मित दृष्टि उसी पर टिकी हुई थी।

कुछ क्षण वह जाम्बी को देखते रही, किर गहरी निःरवास छोड़ते हुए कहा—''अब वहाँ क्या करूँगी दाई ? उसे तो छोड़ आयी । सोमा से बहुत सारी उम्मीदें थीं, अब वह भी ''''। अपने साथ रखोगी मुझे ? मजदरी करूँगी, डियङ बेचूँगी, पर माँ को ''''' उसकी आवाज धरा गयी थी ।

"……दिंदा ने घर से निकाल दिया क्या ? चिन्ता क्यों करती है, मैं हूं न । मैं तो पहले कई बार कह चुकी हूं कि मेरे साथ रहो, डियङ बेचो, सब ठीक हो जायगा। तुमने ध्यान ही कहाँ दिया। खैर, माँ को भी ले आना। डोंगोल के बड़े डाकडर (डाक्टर) को दिखलाएँगे। किसी अच्छे देवां से बोंगा (पूजा) भी करवा देंगे, वह ठीक हो जाएगी।"

वह यही तो चाह रही थी—''हां, मां को तो साथ ही रखना चाहती हूं, कल ही ले आऊँगी।''

"वस-बस, माँ को छे आने का भार मेरा। चिन्ता न करो। सत्र ठीक हो जायेगा। रही सोमा की बात, तो उसे भूल जाओ। उससे भी अच्छे सेपेड (युक्क) मिल जायेंगे तुम्हें, जिससे तुम्हारा जी चाहे रह जाना, तुम्हारी दोदी ने भी तो यही किया था। मेरे ही कारण उसकी जिन्दगी बनी, बरता... खैर, अभी तेरी उमर ही क्या हुई है।" जाम्बी ने तसछी दी और उसके चेहरे से उसकी मनोदशा को पढ़ने का प्रयत्न करते हुए चुटकी भर सुकुल उसकी हथेली पर डालकर शेष अपने मुँह में दबा लिया। फिर कहा—"मैं माया (डियङ से पूर्व का रूप—मोटा मेरा) ले लेती हूं, तुम यहीं ठहरों।" जाम्बी हण्डी हाथ से लटकाए भीतर के कमरे में चली गयी।

कुछ क्षणों वाद दोनों सड़क पर थीं। अभी पांच-छह कदम ही बढ़े थे कि एक अधेड़ उन्न के व्यक्ति ने जाम्बी के सामने मोपेड रोक दी—-''अरे जाम्बी! इ कौन है ?''

"मेरी यहन है।'' जाम्बी ने सिर की हंडी को दोनों हाथों से सहारा देते हुए हत्की सी मृस्कान विखेर दी। उसके कदम भी जाम्बी के साथ एक गये।

''कभी देखा नहीं ?''

''हाँ, गाँव में रहती थी, अब मेरे साथ रहेगी।'' जाम्बी उसकी ओर एक टिए फेर कर उस व्यक्ति को ताकने लगा।

"क्या नाम है तेरा ?" वह व्यक्ति सालगी के जवान बदन को ऊपर से नीचे तक टटोलने लगा।

वह इसे भी झेल रही थी। चुप ! ''अरे ! कुछ बोलती नहीं, गुँगी हो क्या ?'' "नहीं, बहुत दुकु (दुख) में है बेचारी। वैसे अभी नयी है। धीरे-धीरे खुल जायगी।" जाम्बी उस व्यक्ति की नशीली आँखों में और नशा डाल रही थी, परन्तु सालगी के भय से बच-बच कर।

''तुम ऐसी ही हपनुम को ढूंढ़ रही थी न डियङ बेचने को, पहले क्यों नहीं बुला लिया था, अवतक तो खूब मालामाल हो जाती तुम। अच्छा छोड़ो, शाम को आऊँगा, एकदम बढ़िया रसी रख देना, तेजवाली। बहुत दिन से साड़ी के लिए कह रही थी न, आज ला दूँगा, बढ़िया साड़ी, इसके लिए भी एक ले आऊँगा। अच्छा, चलता हं।''

वह व्यक्ति चला गया।

दोनों के कदम बढ़ रहे थे। जाम्बी उस व्यक्ति का परिचय दे रही थी— "दिकु (गैर-आदिवासी) है, ठीके-दार। हो जगर (भाषा) अच्छा बोल लेता है। पहले जब मजदूरी करती थी, तब से जान-पहचान हो गयी थी। मुफ पर बहुत रुपये खर्च करता है। अब तुम रहोगी तो देखना कितना डियङ बिकेगी, बहुत रुपये कमायेंगे हम दोनों। तुम से तो पहले कहा, मेरे साथ रहो—किसी चीज की कोई तकलीफ नहीं होगी। कल मां को ईसी ठीकेदार की ट्रक से ले आएँगे। तुमने अच्छा किया जो यहां चली आयी।"

उसं अहसास होने लगा था कि जाम्बी मन ही मन प्रसन्न है कि सालगी जैसी सतरह साल की बेबस, असहाय डिंडा हपनुम (कुँवारी युवती) डियङ बेचने को मिल गयी, जिसकी उसे जरूरत थी। जाम्बी का चरित्र अब खुल रहा था। उसने ठीक ही मुना था—जाम्बी का चाल-चलन अच्छी नहीं है। पाण्डु काका की बात याद आ गयी। उसने एकबार कहा था—''जाम्बी विखर गयी है। सीमा का उल्लंघन उसे कहीं का नहीं छोड़ा।'' मां कहती थी कि जाम्बी बैसी नहीं है। डियङ बेचने वाली हर औरत तो बदनाम होती है। क्या सब की चाल-चलन बैसी है? जाम्बी पित द्वारा त्यागी गयी है, लोग बदनाम तो करेंगे ही।

अच्छा हुआ जाम्बी की असिलयत सामने आ गयी। उसके चंगुल में जाने के पहले सुराग मिल गया। पाण्डु काका तो उससे बातचीत करने तक की मना ही करता था, परन्तु पारिवारिक रिक्ते और मां की वजह से अब तक उससे जुड़ी हुई थी। मां बराबर कहती थी, ''जाम्बी के साथ रहो, दुख के समय वही काम आण्यी। बहुत मदद करती है वेचारी।'

अब क्या होगा? कहाँ जाएगी वह? रेगो ददा और हिलि के बीच रहकर न मां जी सकेगी, न वही खुद। जाम्बी के साथ उसका गुजारा नहीं हो सकता। मां की उसे ज्यादा फिक्र है। वह ठीक हो जाए, बस। रह-रह कर मां की याद विचलित कर रही थी। मां के लिए क्या जाम्बी के साथ रहना ।

अभी वह माँ के लिए ही कुछ निर्णय ले रही थी कि अवानक उसके सामने एक साइकिल रूक गयी। विचारों का तारतस्य टूट गया। चौंककर देखा। सामने अपने हतु का एक नेपेड ( एवक ) खड़ा था। उसके चेहरे पर उदासी छायाँ हुई थी। उसने कहा— "तम एंगम् बंगइ यनाए सालगो। पाण्डु मनटोर गोनोए लिजाअ किरिंग डोंगोल कुल तडियंए। नुगीयना अमेइंग् वेटा केटमेया। पुल ताब् रे टाई अताल में, रूअ तन रे साईकोल रेडंग लादी इडमेया ( नेरी माँ गुजर गयी सालगी। पाण्डु मास्टर कफन खरीदने शहर जेज दिया। अच्छा हुआ तुम मिल गयी, पुल के पास रहना, लौटते समय साईकिल पर ही लेता जाऊंगा)।

साईकिल बाला निषेड आँखों से तूर होता चला गया। वह स्तब्ब उसे देखती रही।

## चुनाव का मुहा

#### बीर भारत तलवार

भारखण्ड आंदोलन में नए तेवर लेकर उमरे संगठन आजसू ( ऑल भारखण्ड स्ट्डेन्टस यूनियत ) ने चुनाव के ःहिःकार का नारा दिया ' भारखण्ड नहीं तो चुनाव नहीं' जबिक पुराने कारखण्डी राजनीतिक देळ चुनाव ठड्ना चाहते हैं। कुछ समय के छिए यह विवाद पुर्भाष्यपूर्व छग। सकता है, पर छंत्रे समय की दृष्टि **से,** भारसण्डआंदोलन के भविश्य की दृष्टि से, यह दुर्भाग्यपूर्ण न होना । अच्छी बात है कि यह मुद्दा सामने आया । स्हारलण्ड आंदोलन के बहुत-सारे मद्दे ऐसे हैं जिन पर अभी तक खुळकर बाद विवाह नहीं हुआ। भारखण्ड आंदोलन में वैचारिक स्वच्टता की हमेशा कमी रही है। चाहे सिद्धांत और विचारवारा का मामला हो, चाहे संगठन और आंदोलन का स्वरूप हो, चाहे समाज में आर्थिक सांस्कृतिक परिवर्तन लाने के कार्यक्रम हो—हर मामठे में अस्पष्टता है। इनसे नंजीवत मुद्दों को जरूर उठाना चाहिए, उन पर वाद-विवाद होना चाहिए। अभी सिर्फ बुनाव का मुद्दा उठा है, आपे और भी मुद्दे उठेंगे और उठने चाहिए। लेकिन बाद-बिटाइ में हुप्टिकोण ब्यक्ति-गत विरोध या कटुता का, हिंसा था एक-दूसरे के जिल्लाफ झूठे प्रचार का नहीं होना चाहिए । अपन-अपने पक्ष को जनता के सामने रखना चाहिए और इंटिटकोण यह होना चाहिए कि भारखण्ड आंदोलन का विकास आगे कैंगे होगा-इसकी जरुरतें क्या-क्या हैं—इसे ठीक से समस छिया जाए।

आजमू द्वारा भारखण्ड आंदोलन के सिलसिले में चुनाव बहिष्कार का प्रस्ताव लाना स्वाभाविक था। इसका कारण भारखण्ड आंदोलन का अब तक का इतिहास है। बिहार राज्य की विधानसभा के लिए चुनाव लड़कर भारखण्ड राज्य नहीं वताया जा सकता। यह बात 1952 में, पहले चुनाव में ही साफ हो गई थी जब जयपाल सिंह की भारखण्ड पार्टी के 32 उम्मीदवार चुनाव जीत गए और भारखण्ड पार्टी बिहार विधानसभा में सबसे बड़ी विरोधी पार्टी **ब**नकर पहुंची। इससे ज्यादा बड़ी चुनावी सफलता और वया हो सकती है ? अगर चुनाव जीतने से भारखण्ड राज्य बन सकता है तो वह 1952 में बन जाना चाहिए था। लेकिन बात उत्दे साबित हुई। जिन नेताओं को चुनाव जीतने का गौक था, एम० एठ० ए० वनने के बाद उन्हें मन्त्री बनने का शौक हुआ। कम से कम उनके सबसे बड़े नेता को तो हुआ ही । िव्हाजा विहार की सबसे बड़ी विरोधी पार्टी— कारखण्ड पार्टी - पूरी की पूरी 1961 में कांग्रेस के अंदर समा गर्ट । इससे भारखण्ड आंदोलन का वह प्रभाव भी बत्म हराया जो 1950 के आंदोलन से पैदा हुआ था। जयपाल सिंह मन्त्री वन गए, पर भारखण्ड राज्य नहीं बन सका। वृत्ताव की राजनीति से भारखण्ड आंदोलन की उन्नति नहीं हुई, नेता की उन्नति हुई । आज यह बात फिर

भुला दी जा रही है कि चुनाव में किसी एम० पी० या एम० एल० ए० के हारने या जीतने से कोई आंदोलन सफल नहीं होता, न जनता की दुर्वशा बदलती है। जनता की दुर्वशा बदलती है। जनता की दुर्वशा बदलती है। जनता की दुर्वशा बदलती है अपनी समस्याओं पर शक्तिशाली आंदोलन चलाने से, जन-संघर्ष में जीतने से। न पंजाब और हरियाणा राज्यों की स्थापना चुनाव के बल पर हुई, न नागालेंड और मिजोराम चुनाव जीतकर बने। गोरखालेंड के स्वायत्त शासन की स्थापना चुनाव के बल पर नहीं हुई। भारत में कोई भी राज्य — बिहार, आंध्र प्रदेश या महाराष्ट्र — चुनाव के बल पर नहीं बना। ये सभी राज्य जन-आंदोलन के बल पर बने। इन राज्यों के लिए लड़ने वाले संगठनों ने कभी भी चुनाव लड़ने को अपने आंदोलन का अंग नहीं बनाया।

मौजूदा राजनीतिक प्रणाली—चुनाव जिसका अंग है, खुद म्रष्टाचार का अखाड़ा वन चुकी है। अक्सर यह बात कही जाती है कि चुनाव लोकतंत्र का सबसे बड़ा हथियार है। लेकिन इस बात की असलियत क्या है, यह भी हम जानते हैं। संप्रेदाय के नाम पर, धर्म के नाम पर, चर्च के नाम पर, जाति के नाम पर चुनाव लड़े जाते हैं। सेठों-पूंजीपितियों से मिले पैसों, गुंडागर्दी और प्रशासन-तंत्र के बल पर, धांधली के बल पर, फर्जी बोटों के बल पर और लोगों को मतदान करने से जबरन रोकने के बल पर चुनाव जीते जाते हैं। आज भारखण्ड में शराब का सबसे बड़ा ठीकेदार चुनाव जीत जाता है। दिन-रात शराब, पैसे और औरत में डूबे रहने वाला अपने अधनंगे शरीर पर हरा कपड़ा लपेटकर रखने वाला श्रष्ट भारखण्डी नेता भी चुनाव जीत जाता है। लोकतंत्र के सबसे बड़े हथियार की यह अस—लियत है कि नहीं?

चुनाव लोकतंत्र का सबसे बड़ा हथियार है, आज यह बात सही नहीं है। उसे सबसे बड़ा हथियार बनाने की ज़रूरत है, बनाया जा सकता है। लेकिन इसके लिए संघर्ष करना पड़ेगा, जन-आंदोलन करना पड़ेगा, यहां तक कि चुनाव का बहिष्कार भी करना पड़ सकता है।

यह सही है कि चनाव के बहिष्कार का नारा सिर्फ आजसू ने दिया था, भारखण्ड के ज्यादातर राजनीतिक दल, जो समन्वय समिति के घटक हैं और कुछ नहीं भी, चुनाव लड़ने के पक्ष में रहें हैं। लेकिन इस बात से कोई मतलब नहीं निकलता। चनाव लड्ना पेशेवर राजनीतिज्ञों का स्वार्थ वन गया है। बहमत हमेशा सही नहीं होता। असल चीज है सिद्धांत । अगर सिद्धांत सही है तो आज जो अल्पमत में है, वह कल वहुमत में वदल सकता है। कम्युनिस्ट पार्टियों को छोड़कर भारत की सभी राजनीतिक पार्टियाँ चनाव में जीतने के लिए संप्रदाय या जाति की भावनाओं का इस्तेमाल करती है। इससे साम्प्रदायिकता और जाति-बाद सही साबित नहीं हो जाते । भारखण्ड में जो पार्टियाँ आज चुनाव लड़ने का समर्थन कर रही हैं, वे पहले से चुनाव लड़ती आ रही हैं। भारखण्ड के नाम पर चुनाव लड़ने के सिदा उन्होंने और किया ही तया है ? जयपाल सिंह की भारखण्ड पार्टी ने चुनाव लड़ा और जीता। बीवू सोरेन के मुक्ति मोर्चे ने चनाव लड़ा और जीता। होरो साहब की पार्टी ने भी चनाव लडा और जीता । इससे भारखण्ड राज्य बनने का दिन नजदीक आता हुआ नहीं दिखा। छेकिन जब जयपाल सिंह ने 1950-51 में, बीवू सोरेन ने 1972-74 में और एन. ई. होरो ने 1977-78 में भारखण्ड राज्य के लिए आंदोलन चलाया, तब लोगों को भारखण्ड राज्य बनने के दिन नजदीक आते दिखे थे। पिछले तीन सालों से भारखण्ड आंदोलन हवा में गुंज रहा है तो इसका कारण कोई चनावी सफलता नहीं, बल्कि आजसुका आंदोलन है, आजम् की पहलकदमी पर बनी समन्वय समिति का आंदो-लन है ।

भारखण्ड में चुनाव पेशेवर राजनीतिक नेताओं के जीवन का केन्द्र बन गया है। यहाँ जब भी कोई व्यक्ति भारखण्ड आंदोलन छंड़ता है तो वह नेता बन जाता है। इसके बाद वह चुनाव लड़कर एम० एल० ए० या एम० पी० वन जाता है और आंदोलन करना छोड़ देता है या उतना ही आंदोलन करता है जितना फिर से चुनाव जीतने के लिए जरूरी होता है। ऐसे पेशेवर नेता सोचते हैं, भारखण्ड राज्य वनने के बाद भी हमें एम. एल. ए. बनना है। वह हम विना भारखण्ड बने ही बन गए हैं। तो फिर, भारखण्ड बनाने के लिए लगातार लड़ते रहने की क्या जरूरत ? ऐसे नेताओं के विचारों के केंद्र में भारखण्ड की जनता की समस्याण नहीं होती, उन समस्याओं को हल करने की बेचैनी नहीं होती। वे बेचैनी का सिर्फ दिखावा करते हैं।

लेकिन, चुनाव बहिष्कार के मुद्दे पर हम एक दूसरी बात कहना चाहते हैं। वह यह कि चुनाव छड़ने या न छड़ने का भारखण्ड आंदोलन के साथ कोई खास मंबंध नहीं है। आज की परिस्थितियों में, जब भारखण्ड आ दोलन कमजोर हालत में है, भारखण्ड समन्वय समिति में अगर सभी घटक इस मुद्दे पर एकमत नहीं हैं, तो कोई प्रग्ताव पास नहीं करना चाहिए। इस मुद्दे को फिलहाल समन्वय समिति के वाहर रखना चाहिए। च्नाव लड़ने से भारखण्ड राज्य वनने वाला नहीं, उसी तरह चुनाव बहिष्कार करने से भी भारखण्ड दनने वाला नहीं। हां, चनाव बहिष्कार का कार्यक्रम भी भारखण्ड आंदोलन का एक अग वन सकता है, बशर्ते सभी संगठन मिलकर इसे आंदोलन का अंग वनाएं । अवर आज इस मुद्दे पर ज्यादातर या बड़े संगठन तैयार नहीं हैं तो इस मामले में जबदंग्ती या जल्दवाजी करने की अरूरत नहीं । इस मुद्दे पर वैचा-रिक संघर्ष चलते रहना चाहिए, वाद-विवाद चलते रहना चाहिए और सही दक्त का इन्तजार करना चाहिए। ज्यादा ने ज्यादा जनता को इस मुद्दे पर राजनीतिक रूप से शिक्षित करना चाहिए।

लेकिन, समभने की बात यह है कि चुनाव का वहि-इकार करना काफी नहीं है। चुनाव का बहिष्कार भी एक

आंदोलन जरूर है, लेकिन नकारात्मक आंदोलन है, वैसे ही जैसे 1978 में कोल्हान-पोड़ाहाट ( सिंहभूम जिले में ) का जंगल आंदोलन एक नकरात्मक आंदोलन था जिसमें जंगल पर अपने परंपरागत अधिकारों के दावे को सावित करने के लिए जंगल काट डाले गए थे। सिर्फ चनाव बहिष्कार से जनता की आर्थिक हालत पर कोई सीधा असर नहीं पड़ता, न भारखण्ड की राजनीतिक मांग पर सीधा असर पड़ता है । सवाल यह है कि चनाव न लड़कर <mark>किया क्या जा</mark>ए ? उत्तर होगा—चुनाव न लड़कर जन-संघर्ष किया जाए । यह जन-संवर्ष ही मुख्य चीज है जिसके लिए कार्यक्रम लेना चाहिए। आजमू को तथा समन्वय समिति को चाहिए कि वे विभिन्न मुद्दों पर संघर्ष चलाकर आंदोलन को पहले फैलाएं और न्यानीय जन-संगठनों को मजबत करें। टेकेंदारों के अधीन और निजी खदानों तथा जंगलों में काम करनेवाले मजदुरों (जिनमें ज्यादातर भारखण्डी मजदूर हैं ) की सम-स्याओं पर और गांत्र के गरीत्र किसानों की समस्याओं पर—उनकी उपज का वाजिब दाम हासिल करने तथा जमीन से जडी समप्याओं पर—आंोलन चलाए। पर्यावरण के सवाल ( सीमेण्ड फॅक्टरियों तथा थर्मल पॉवर के घातक घुं त्र तया नदियों के प्रद्यण ) पर, नागरिक सुविधाओं ( पानी, विजली, स्वच्छ शौवालय और हरिजन बस्तियों की जरूरतों ) तथा शिक्षा के सवाल पर, जंगल की कटाई रोकन के सवाल पर, बांबों से होनेवाले विस्थापितों के सवाल पर, महिलाओं के हकों के सवाल पर और विकास के नाम पर विनाश कर रही सरकारी योजनाओं के सवाल पर (अपनी ओर से बैकित्पक योजनाओं को पेश करते हुए) आंदोलन चलाए । इन आंदोलनों से जनता संगठित होगी और इनकी सफलता से गरीब जनता की हालत कुछ सुध-रेगी । सबसे बड़ी बात यह है कि इन आंदोलनों को चला-कर व यह साफ कर सकेंगे कि वे क्यों भारखण्ड अलग राज्य वनाना चाहते हैं; कि वे फारखण्ड की समस्याओं का कैसा हल चाहते हैं। इसमे यह भी साफ होगा कि वे अब्ट पूंजी-बादी राजनीति के ढर्रे पर भारत में सिर्फ एक और राज्य-भर बनाना नहीं चाहते। 🗍

# छोटानागपुर में गाँवों की व्यवस्था

#### प्रभु महापात्र

☐ यह निबंध प्रभु महापात्र की पी॰ एच॰ डी॰ की 'विसिस आसंबद्द ऑक एग्रे रियन इकॉनॅमी ऑफ छोटानागपुर 1880-1950' (सेंटर फॉर हिस्टोरिकठ स्टडीज, जवाहरलाल नेहरू विश्वविद्यालय, दिल्ली) के एक अंग का हिन्दी रूप है।

छोटानाणपुर में या यों कहिए कि भारखण्ड में गाँवों की त्यवस्था— भूमि सम्बन्धी एवं अन्य अधिकारों सम्बन्धी प्रशासनिक व्यवस्था— का अध्ययन व्यवस्थित रूप से अभी तक नहीं हुआ था, हलांकि इस विषय का भारखण्ड की स्वायत्तता की मांग से गहरा सम्बन्ध है। स्वायत्तता सिर्फ राज्य स्तर की ही नहीं होती, गांव के रतर की भी होती है। अपने सही विकास के लिए स्वायत्तता सिर्फ भारखण्ड राज्य—राज्य सरकार—को ही नहीं चाहिए, जिले और गांवों की साधारण जन-परिषक्षों—पंचायतों—को भी चाहिए। यह एक दुर्भाग्यपूर्ण स्थित है कि भारखण्ड राज्य की स्वायत्तता के लिए आंदोलन करनेवाले संगठनों ने राज्य के विभिन्न स्तरों पर—जिले और गांव पंचायतों के स्तर पर—स्वायत्तता के अधिकारों को कैसे कायम किया जाएगा, इस वारे में अभीतक कोई रूपरेखा या कार्यक्रम तय नहीं किया है। ऐसी रूपरेखा या कार्यक्रम के बिना सच्चा जनतंत्र कैसे कायम हो सकता है ?

भारखण्ड आन्दोलन को फैलने से रोकने के लिए भूतपूर्व प्रधान मंत्री राजीव गाँवी के सलाहकारों ने कुछ इलाकों में मुण्डा-मानकी प्रथा को फिर से लागू करने का उपाय सुभाया है। यह माँग कोव्हान इलाके में उठती रही है। केन्द्र सरकार का ख्याल है कि इससे आदिवासी स्थानीय नेताओं को संतुष्ट किया जा सकता है। लेकिन समभने की बात यह है कि आज मुण्डा-मानकी प्रथा का जो रूप प्रचलित है, अथवा सरकार उसे जिस रूप में लागू करना चाहती है, वह असली मुण्डा-मानकी प्रथा नहीं है बिल्क उसका विकृत रूप है जिसको सामन्त्री जमींदारों-राजाओं से मिलकर अंग्रेजी राज ने जन्म दिया था। इसी विकृत रूप को सरकार और भी विकृत करके इसे लागू करना चाहेगी ताकि मण्डा-मानकी आदिवासियों के अपने सच्चे प्रतिनिधिन वनकर गांव-स्तर पर सरकार के दलाल—एजेण्ट—बन जाएँ। अंगरेजी राज में भी ठीक यही कोशिश की गई थी।

प्रमु महापात्र ने पुराने सरकारी दस्ताविजों की गहरी छानवीन करके अपने अध्ययन में बतलाया है कि आदिवासी गांवों की व्यवस्था में मुण्डा-मानकी को कोई विशेष अधिकार नहीं होता था। विगाँव के वाकि आदिवासियों के समान थे। जमींदारों ने और विदेशी सरकार ने अपने मतलब से उन्हें लगान में कमीशन या कुछ जमीन के रूप में विशेष अधिकार देकर उन्हें अपना एजेन्ट बनाने की कोशिश की थी और आगे चलकर कई जगहों पर खुद मुण्डा-मानकी भी अपने इन नए विशेष अधिकारों को बनाए रखने की कोशिश करने लगे और इस तरह खुद अपनी ही जाति के आदिवासियों के साथ जमींदारों जैशा बतीब करने लगे। इन सब कोशिशों से आदिवासियों की परम्परागत गाँब-ब्यवस्था को स्वायत्तता को चोट पहुंची।

19वीं सदी के अन्त तक छोटानागपुर में कई तरह की गाँव-व्यवस्थाएँ दिखाई पड़ती हैं — खूँ टकट्टी प्रथा, भूं इहारी प्रया, प्रधानी प्रया, परवाली प्रया, मंडलई प्रया आदि-आदि। इन व्यवस्थाओं का वास्तविक रूप क्या था और किस हद तक जमीन्दारी और औपनिवेशिक सत्ता की धुसाँठ ने इन्हें विकृत कर दिया था? इस प्रश्न का सही उत्तर दिए बिना फारखण्ड के आधुनिक इतिहास लेखन की गृत्थी मुलफाई नहीं जा सकती। फादर हॉफमन, शरतचन्द्र राय, आर. डी. हालदार या लिस्टर, जिन्होंने छोटानागपुर के गाँवों की व्यवस्थायों का महत्वपूर्ण अध्ययन किया था, इस गृत्थी को संतोचप्रद डंग से मुलका नहीं सके। ऐतिहासिक जाँच पड़ताल के बाद प्रभु महापात्र ने बताया है कि ये सभी व्यवस्थाएँ मूलतः एक जैसी थीं। अपने वान्तविक रूप में ये सभी व्यवस्थाएँ जंगल साफ करके जमीन आबाद करने वाले ग्रामीण समुदायों को स्वायत्त व्यवस्थाएँ थीं जहाँ गाँव की हर चीज पर ग्रामीण समुदाय का सामूहिक अधिकार होता था। अंगरेजी राज के दौरान सरकार ने या जमीन्दारों-राजाओं ने आदिवासी जन-प्रतिनिधियों को—मृण्डा, मानकी, प्रधान, माँभी, मंडल और घटवाल को—अपना एलेण्ट वनाते हुए इन सामूहिक अधिकार वाले गांवों पर व्यक्तिगत सम्पित्त वाले सामन्ती अधिकारों को छपर से थोपने की कोशिश की और कई जगह इसमें सफल रहे। लेकिन परम्परागत सामूहिक अधिकारों के निशान फिर भी पूरी तरह सिटे नहीं।

छोटानागपुर में विभिन्न प्रकार के गांदों की व्यवस्था के अपने अध्ययन में श्रभु महापात्र ने दो कसौटियाँ अपनाई हैं —पहलो कसौटी यह कि गाँव पर जमीन्दार का प्रभुत्व किस हद तक था, यानि वह किस हद तक अपने आपको गाँव का मालिक कबूलवा सका। दूसरी कसौटी यह कि गाँव के पुराने निवासी किस हद तक अपनी ताकत दिखा सके, यानी किस हद तक अपने परम्परागत सामूहिक अधिकारों का उपयोग कर सके। —सम्पादक

''छोटानागपुर में ग्रामीणों के अधिकारों और प्रथाओं को समकत के ठिए'''' सबसे महत्वपूर्ण वर्त यह है कि बंगाल के दूसरे हिस्तों में प्रचलित भूमि संबंधी सभी विचारों को पूरी तरह से अलग रखा जाए। छोटानागपुर में जोत की इकाई अवसर कोई व्यक्ति-किसान नहीं, बित्क समुदाय है और जमींदार जमीन का मालिक नहीं, बित्क सिर्फ ''लगान'' नामक एक रकम हासिल करनेवाला-भर होता है और उसका किसानों से कोई सीधा संबंध नहीं होता।''

(पोड़ाहाट सेटलमेण्ड रिपोर्ट-1, पृ० 14)

ऊपर की पंक्तियाँ टी० एस० मैतपर्सन ने 1905 में पोड़ाहाट रियासत में जोत और परंपरागत अधिकारों की विस्तृत जाँच-पड़ताल के बाद लिखी थीं। यह बात लिख कर वे सरकारों अधिकारियों के उस हिस्से के विचारों को युलन्द कर रहे थे जिसके विचार से छोटानागपुर के बहुत से हिस्सों में कानूनी रूप में मान्यता प्राप्त जमींदारों और किसानों के सम्पत्त संबंधी अधिकारों के पीछे असल में ग्रामीण समृदायों के परंपरागत सामूहिक भू-खामित्व के अधिकार छिपे हुए हैं।

स्वामित्व के कानूनी अधिकार और परंपरागत अधिकार के बीच का फर्क छोटानागपुर में पाए गए दो तरह के गाँवों के बीच मिलतेवाले फर्क में देखा जा सकता है। एक और ऐसा जमींदारी गांव मिलता है जहाँ जमींदार को जंगल और गैर-आबाद जमीन का वंदोवस्त करने - उन पर किसानों को बसाने—का हर तरह का अधिकार था, किसानों का लगान बढ़ाने और अपनी बकाश्त जमीन पर खेती के लिए किसानों से वेठ-बेगारी लेने का अधिकार था। दूसरी ओर राँची के दक्षिण और दक्षिण-पश्चिम में मुंडाओं के ख्ंटकट्टी गाँव थे। इनमें गाँव की जमीन पर स्वामित्व का अधिकार गाँव को बसानेवाले खुंट (बंश) के संयुक्त-पितृ-सत्तात्मक अधिकार के रूप में विकसित हुआ था। खुंट के सभी परिवारों-सदस्यों को गाँव की जमीन, जंगल और गैर-आबाद जमीन पर हर तरह का सामूहिक अधिकार था। अपने ऊपर के मालिक (राजा) को ये सिर्फ नाम मात्र का चन्दा (लगान नहीं) देते थे और किसी तरह की बेठ-वेनारी या कोई अदताव नहीं देते थे। सर्वे सेटलमेण्ड का काम शरू होने के समय रांची जिले में ऐने सिक 156 गाँव रह गण थे।

इन दो तरह के बिंकुल भिन्न गाँवों की व्यवस्था के बीच ऐसी कई ग्रामीण व्यवस्थाओं के रूप मिलते हैं जिनमें संयुक्त-भू-स्वामित्व के खत्म होते जा रहे अवशेषों को मिटने से बचा लिया गया था। मूल वाशिदों के उत्तराधिकारों का उपयोग कर रहे थे।

## खूंडकट्टी से जमीदारी प्रथा तक

19वीं सदी के अंत में छोटानागपुर में कई तरह की व्यवस्थाओं वाले गाँव मिलते हैं। इन व्यवस्थाओं का अध्ययन करते समय देखना यह चाहिए कि किस हद तक सामूहिक स्वामित्व और परंपरागत अधिकारों का जोर कायम रहा ओर किस हद तक जमींदारी अधिकारों का

प्रवेश हुआ । इस तरह अध्ययन करने से हम इन व्यवस्थाओं को एक के बाद क्रमशः विकसित होने वाली व्यवस्थाओं के रूप में देखने की गळती करने से वर्वेगे । तार्किक दृष्टि से जो चीज एक के बाद एक आई छगती है, जरूरी नहीं कि वास्तविक इतिहास में भी वह इसी तरह विकसित हुई हो। पुराने विद्वानों जैसे लिस्टर, हॉफमन और ने छोटानागपुर में विभिन्न प्रकार के गांवों में व्यवस्थाओं की दिखने वाले तार्किक विकास को एतिहासिक विकास समक छिया था। यह मान **छिया गया था कि प्राचीनका**ङ में सारे छोटानागपुर में गाँवों की एक ही व्यवस्था थी, खूँटकट्टी ब्यवस्था। (देखिए, गरतचन्द्र राय की मुन्डाज एँड देयर कंट्री, 1970 का संस्करण, पृ० 61-63 आर० डी॰ हालशार — 'एन एका-उन्ट ऑक दी विलेज सिस्टम ऑफ छोटानागपुर, 'ृ्र्एमेन्डिक्स टूद रिजोल्यूशन ऑफ गवर्मेंन्ट ऑफ वंगाल, पृष्ठ 87-91 दिसम्बर 1830. क्योंकि उस वक्त कोई राजा या जमींदार नहीं होता था, इसिक्ट्रिलान भी नहीं लगता था। ( देखिए, ''रिपोर्ट ऑफ मि० वेबस्टर ऑन टेन्यूर ऑफ छोटानागपुर'' स्टैटििटकल एकाउन्ट ऑफ बंगाल, खण्ड XVI में उद्भृत, पृ०385) इस सामूहिक नम्पति का विघटन सबसे पहले इस तरह हुआ कि ग्रामीणों ने अपना एक राजा ( मुखिया ) चुन लिया जिसे वे चन्दा देने लगे। इसीसे थीरे-धीरे सामन्ती सम्पत्ति का विकास होने लगा जब राजा ने अपने रिश्तेदारों को गांव जागीर के रूप में देना शुरू किया। इन माध्यमों के कारण ताम मात्र का पहले वाला चन्दा अब लगान में बदलता गया और बढ़ने लगा। इसके साथ ही राजा और दूसरे जागीरदारों ने अपनी वकाश्त जमीन वनानी शुरू की और वेगार तथा उबवाव वसूलने लगे। अन्त में ऊपर से थोप दिए गए जमींदारों और दूसरे मध्यस्थों ने गांव की सामूहिक सम्पत्ति को पूरी तरह से तोड़ दिया और खुद ही जंगल

और जमीन के मालिक बन गए और आदिवासियों को रैयत मानकर उनसे सीधे लगान लेने लगे।

संक्षेप में, सामूहिक सम्पत्ति के धीरे-धीरे क्रमशः जमीन्दारी सम्पत्ति में बदलने का यही सिद्धान्त बना। डाल्टन, ए० बी० पाँवर, हालदार और बहुत-से अंगरेज प्रशासक 19वीं में इस सिद्धान्त को मानते रहे। 20वीं सदी के शुरू में फादर हाँफमन, शरतचन्द्र राय, ई. लिस्टर और एक० ए० स्लैक ने इसी सिद्धान्त को विकसित किया।

यहाँ हमारा उद्देश्य इन विद्वानों के साथ किसी बहस में उलभना नहीं है। हमारा उद्देश्य यहाँ 19वीं सदी के अन्त में और 20 वीं सदी के शुरू में छोटानागपुर में जो विभिन्न प्रकार की गांव व्यवस्थाएँ मौजूद थीं, उनका चित्र पेश करना है।

### मुण्डा खूँटकट्टी व्यवस्था

राँची जिले में 156 खुँटकट्टी गाँव पाए जाने की चर्चा हमने ऊपर की। इन सभी में गाँव पर मुण्डा खँट-कट्टीदारों का सामूहिक स्वामित्व मिला। ये खुँटकट्टीदार गाँव को बसानेवाले मुण्डाओं के पिता की ओर से आए सीधे उत्तराधिकारी थे। खेती करने योग्य भूमि इन्हीं के बीच परिवारों के हिसाब से बँटी हुई थी। इन खुँटकटीदारों की एक विशेषता यह थी कि ये एक ही गोत्र के थे। लिस्टर नेलिखा है कि इस विशेषता का कोई अपवाद नहीं मिलता। ( नोट ऑन कांस्टोच्यूशन ऑफ खूटकट्टी एण्ड अदर विलेजेज इन साउथ तमाड़ एण्ड खूँटी; सेलेक्शन फ्रॉम राँची सेटल-मेण्ट पेपर्स, पृ० 74, किमश्नर का रेकर्ड रूम, राँची ) मुण्डा प्रथा के मुताबिक किसी भी मुण्डा की उसके खँट-कट्टी गाँव के अलावा किसी दूसरे गांव में स्थायी रूप से नहीं दक्ताया जा सकता। असल में किसी मुण्डा के कब्र के पत्थर (ससान दिरी) को मुण्डा जाति गाँव की खुँट-कट्टी जमीन में उसके अधिकार का सबसे निश्चित सबूत

मानती थी। गाँव में ऐसे लोग रह सकते थे जो खूँटकट्टी-दार नहीं थे; उन्हें परजा कहा जाता था। वे सामूहिक रूप से खूँटकट्टीदारों को लगान देते थे। खूँटकट्टीदार अपने ऊपर के अधिकारी को सिर्फ एक निश्चित रकम चन्दा के रूप में देते थे। 1902-10 के सर्वे में चन्दे की यह रकम औसतन 5 रू० पाई गई। इस चन्दे की रकम के अलावा ऊपर के मालिक (राजा) को गाँव पर और कोई अधिकार नहीं था। गाँव का अन्दरूनी इंतजाम, परजा को बसाने, जंगल, पेड़ और गैर-आबाद जमीन का बन्दोबस्त करने का सारा अधिकार सामूहिक रूप से सिर्फ खूँटकट्टीदारों को था।

गांव के प्रशासनिक मामलों में खूँटकट्टीदारों का प्रतिनिधित्व गाँव का मुण्डा करता था और धार्मिक मामलों में **पाहन।** दोनों हीं गाँव को बसारेवाले मूल बाशिदों के उत्तराधिकारी होते थे। लेकिन दोनों को ही अपने काम के बदले में किसी तरह की जमीन या दूसरा कोई विशेषा-धिकार नहीं होता था। हॉफमन ले लिखा है कि खूँटकट्टी गाँव आमतौर पर दो समूहों में---मुण्डा खूँट और पाहन खूँट--में विभाजित होता था। लेकिन ऐसा विभाजन हर जगह नहीं मिला। 1875 में छोटानागपुर वार्ड इस्टेट के मैंनेजर ने लिखा कि खूँटकट्टी गाँव कई खुँटों में विभाजित होता था और हर एक खुँट मूल निवासियों के किसी न किसी व्यक्ति से अपनी वंशावली जोड़ता था। इसी तरह जापानी मानवविज्ञानी सुगियामा कोइशी ने भी 1961 में हूँट नामक एक खूँटकट्टी गांव में पाया कि खूँट-कट्टीदार कई खूँटों में बँटे थे जिनकी वंशावली गांव को बसानेवाले व्यक्तियों से जुड़ी हुई थी। उत्तराधिकार की दृष्टि से खूँट एक महत्त्वपूर्ण इकाई थी। मुण्डा प्रथा के मुताबिक सिर्फ पिता की ओर से आए पुरूष उत्तराधिकारी हो संयुक्त भूमि-स्वामित्व में शामिल हो सकते थे। अगर कोई सदस्य बिना पुरूष-सन्तान के मर गया तो उसके हिस्से

की जमीन उसीके खूँट के नजदीकी लोगों को मिलेगी। अगर वह खूँट ही खत्म हो गया तो उनकी जमीन गाँव के मुण्डा की देख-रेख में रहती थी अथवा उसी गोत्र के मुण्डाओं के बीच फिर से बांटी जाती थी। किसी भी हालत में खूँटकट्टी जमीन उस गोत्र के बाहर के आदमी को नहीं मिल सकती थी। खूँटकट्टीदारों को आपस में जोड़कर रखने वाला सूत्र वह जमीन थी जिसे उनके पुरखों ने आवाद किया था जिसमें वे सभी समान रूप से हिस्सेदार थे। इस जमीन को कोई भी खूँटकट्टीदार अपने गोत्र के बाहर न तो किसी को वेच सकता था, न बँधक रख सकता था, न ठेंके पर दे सकता था। किसी गैर-मुण्डा को तो जमीन देने का सवाल ही नहीं उठता था।

इस तरह ध्यान देने योग्य बात यह है कि हलांकि गांव की जमीन खेती के लिए गांव के परिवारों के बीच बांट दी जाती थी लेकिन फिर भी वह किसी परिवार या व्यक्ति की निजी सम्पत्ति नहीं होती थी। यानी व्यक्ति या परिवार जमीन का स्वतंत्र मालिक नहीं होता था। व्यक्ति या परिवार का जमीन पर जो भी अधिकार होता था, वह अधिकार उस खँट के सदस्य होने के नाते होता था। अगर उसे इस खुँट से या कबीले से निकाल दिया जाता तो उसका जमीन से कोई सम्बन्ध नहीं रह जाता था। इस तरह के खँटकट्टी गांवों की दूसरी विशेषता यह थी कि चन्दे के रूप में दी जानेवाली रकम को ऊपर का मालिक ( राजा ) अपनी मर्जी से बढ़ा नहीं सकता था। 1875 में वेबस्टर ने लिखा कि यह विशेषता पुराने ख्ँटकट्टी गांवों में मिलती थी, पर 19 वीं सदी के गुरू में बसे गांवों में नहीं मिली। लेकिन 1902-10 के सर्वे में लिस्टर ने पाया कि इन गांवों के चन्दे की रकम में कोई फर्क नहीं आया था। (सेलेक्शन फॉम रांची सेटलमेण्ट पेपर्स, पू॰ 74-75) इसका मतलब यह हुआ कि सिद्धांत रूप में राजा ने जो नया अधिकार हथिया लिया था, व्यवहार मे उसे वह कभी भी इन खूँटकट्टी गांवों पर लागू नहीं कर सका!

रांची जिले के खूँटी और तमाड़ इलाकों के ज्यादातर गांवों में आमतौर पर 12 गांवों मिलकर एक पट्टी कहलाते थे जिसका मुख्या एक मानकी होता था। मानकी आमतौर पर अपने गांव का मुण्डा भी होता था। गांवों से जमा किए गए चन्दे का एक छोटा अश मानकी को मिलता था और बाकी ऊपर के मालिक को। कभी-कभी पट्टी के कुछ गांव अपना चन्दा सिर्फ मानकी को देते थे। इन्हें चपुटा गांव कहते थे। बाकी गांव मानकी के जिरए चन्दा ऊपर के मालिक को देते थे। इन्हें ताकुर गांव कहते थे।

खूँटकट्टी गांव में बाहर से आकर बसे मुण्डा अगर खूँट-कट्टीदारों को सलामी की रकम देते और जमीन को उनसे खरीदकर हासिल करते तो उन्हें भी गांव में अपना ससान बनाने का अधिकार मिल जाता था जो गांव के दूसरे परजा लोगों को नहीं होता था। इस तरह की जमीन पर आबाद हुए मुण्डाओं का अलग टोला बन जाता था जिसे शिकमी टोला कहा जाता था। इस जमीन के लिए चन्दा खूँट-कट्टीदारों को दिया जाता था। यह टोला बाकी हर मामले में खूँटकट्टी गांव जैसा ही होता था।

सूँटकट्टी व्यवस्था को पूरे छोटानागपुर में गांवों की पुरानी व्ययस्था का रूप माना जाता है। पलामू की सीमा पर मिले ससान दिरी के आधार पर वहाँ भी प्राचीन काल में मुण्डा खूँटकट्टी गाँव होने की बात कही जाती है। 19वीं सदी के अन्त तक ऐसी खूँटकट्टी व्यवस्था वाले गाँव सिर्फ राँची जिले के एक छोर पर बच रहे। इनके बचे रहने का एक कारण 1832 के कोल-विद्रोह के बाद औपनिविशिक अधिकारियों द्वारा मानकी पट्टी

इलाके की इस प्रथा के पक्ष में कुछ कदम उठाना था। कैप्टस टी० विल्किसन ने खूँटी और तमाड़ परगना के मानिकयों और मुण्डाओं को स्थाई रूप से मान्यता प्रदान की जिससे इनका चन्दा कभी बढ़ाया नहीं जा सकता था। लेकिन ऐसी मान्यता देते हुए यह गलतफहमी पैदा कर दी गई मानो मानकी और मुण्डा ही इस जमीन के मालिक थे और 1902-10 के सर्वे सेटलमेण्ट तक किसी भी सरकारी रेकर्ड में गांव पर खूँटकट्टीदारों के सामुहिक स्वामित्व के अधिकार का उल्लेख नहीं हुआ। बर्दाकस्मती से प्रारंभिक सरकारी रिपोर्टों में इस बात का उल्लेख महीं मिलता कि ल्ंटकट्टी व्यवस्था वाले गांवों की संख्या कितनी थी। 1888 और 1895 के बीच चली सरदारी लडाई के दौरान कई ख्ँटकट्टी गाँव सरकारी कचहरी के हुक्म से तोड़ दिए गये क्योंकि बहुत से ख्रँटकट्टी गाँवों ने ऊपर के मालिकों को चन्दा देने से इन्कार कर दिया था। ऊपर के मालिक कचहरी में गए और आसानी से गाँव के मुण्डा के खिलाफ डिग्नी हासिल कर ली। रांची की कचहरी ने गांव की जमीत पर खूँटकट्टीदारों के सामूहिक स्वामित्व को न सम-भकर,इन मुण्डा-मानकियों को मालिक समभकर (और किसानों को उनकी रैयत समभकर) उनके खिलाफ डिग्नी जारी कर दी और गाँव को बेचते हुए ऊपरवाले मालिकों को कब्जा दिला दिया । नए खरीददारों ने तब एक-एक खुँटकट्टीदार पर बकाए लगान की नालिश की और कचहरी ने खूँटकट्टी-दार को भूतपूर्व मुण्डा की रैयत मानते हुए नालिश कब्ल कर ली और उनके लगान को बढ़ाने की इजाजत दे दी (जिसे बिल्किंसन ने स्थाई तौर पर बढ़ाने से रोका था) इस तरह इन खूँटकट्टी गांवों की व्यवस्था को तोड़ा गया। (ई० लिस्टर, रांची सेटलमेण्ट पेपर्स, प्र० 76)

ख्ँटकट्टी व्यवस्था सिर्फ मुण्डाओं तक या रांची जिले तक सीभित न थी। सभी जन-जातियों जैसे उरांव भूमिज, हो, खड़िया तथा संथालों, यहाँ तक कि कुर्भीं, यालों और भूंड्यां जातियों के बीच भी ऐसी ही व्यवस्था चलती थी। खूँटकट्टी व्यवस्था रांची के अलावा सिंहभूम, मानभूम और हजारीबाग जिले में चलती थी। पोड़ाहाट में खूँटकट्टी

राँची जिले से सटे पोड़ाहाट की रियासत में मुण्डाओं के ऐसे कई गांव को इहान पीड़ में पाए गए जिनकी व्यवस्था राँची जिले के खूँटकट्टी गाँवों जैसी ही थी। पोड़ाहाट वाले इन ख्ँटकट्टी गाँवों की भी सबसे महत्वपूर्ण विशेषता गाँव की जमीन और जंगल, दोनों पर गांव को आबाद करने वाले खूँट के उत्तराधिकारी पुरूषों का सामूहिक स्वामित्व थी। राँची की तरह यहाँ भू-स्वामित्व के अधिकार की पहचान ससान-दिरी थी। सामूहिक स्वामित्व की दूसरी विशेषता यह थी कि गाँव के जंगल तथा गैर-आबाद जमीन को भी भैय्याद लोगों के बीच बाँट दिया गया था। (पोडा-हाट सेटलमेन्ट रिपोर्ट, पृ० 164 ) सामूहिक स्वामित्व का एक और सबूत भैय्याद के सदस्यों द्वारा खेती करने लायक जमीन का विस्तार करने से संबंधित उनका अधिकार था जिसके लिए ऊपर के किसी मालिक से अनुमती लेने की जरूरत नहीं थी। (वही, पृ० 164) राँची के खूँटकट्टी गाँवों से फर्क सिर्फ इस बात का था कि कहीं-कहीं गाँव को एक से ज्यादा गोत्र के मुण्डाओं ने मिलकर बसाया था।

राँची और पोड़ाहाड़ के खूँटकट्टी गांवों में कुछ और फर्क औपितविशिक सरकार के अफसरों की दखलअन्दाजी की वजह से पैदा हुए। इनमें से एक फर्क यह था कि पोड़ाहाट के खूँटकट्टी गाँवों में ऊपर के मालिक (पोड़ाहाट के राजा) को जो चन्दा खूँटकट्टीदार देते थे, वह स्थायी नहीं था बिल्क खेती की जमीन की सीमा के मुताबिक उसे बढ़ाया जा सकता था। राँची से दूसरा फर्क यह था कि रांची में चन्दा पूरा गाँव सामृहिक रूप से देता था जबिक पोड़ा- हाट में यह हर एक खूँटकट्टीदार की दखल की जोत के मुताबिक तय होता था। तीसरा फर्क यह था कि पोड़ाहाट के खूँटकट्टी गांवों में परजा (गैर-खूँटकट्टीदार) अपना लगान खूँटकट्टीदारों को नहीं देते थे बल्कि उनसे भी ऊपर के मालिक उसी दर से लगान लेते थे जिस दर से खूँटकट्टीदारों से लिया जाता था। लेकिन फिर भी, अपनी जोत बढ़ाने के लिए परजा लोगों को गांव के खूँटकट्टीदारों से ही इजाजत लेनी पड़ती थी। यह आखिरी बात एकबार फिर गाँव को जमीन पर खूँटकट्टीदारों के सामूहिक स्वामित्व का सबूत देती थी।

पोड़ाहाट के ख्ँटकट्टी गांवों में यह जो फर्क-नई विशेषताएँ—दिखाई दिए, इनकी वजह खूँटकट्टी व्यव-स्था का क्रमशः विकास नहीं था, बल्कि अंगरेजी राज का हस्तक्षेप था। मैक्फर्सन ने लिखा है कि 1839 तक पोड़ाहाट के राजा को मुण्डारी तथा हो गांवों के मानकी-मुण्डाओं के जरिए वस्तुओं के रूप में अनियमित ढंग से कुछ, भेंट मिलतीथी। इस समय तक भेंट की मात्राको वढाने का सवाल भी महीं था। 1839 में पोड़ाहाट रियासत सरकार के कोर्ट वार्ड के मातहत आ गई। कोल विद्रोह पर हाल ही में काबू पाने में सफल हुई सरकार ने तय किया कि अब भेंट को एक निश्चित आधार पर तय किया जाए। इस तरह पोड़ाहाट में भी, पास के कोल्हान की तरह, हल पर आधारित टैबस की वसूली शुरू हुई। पूरे ाँव से साम्हिक रूप से लगान लेने की जगह अब हर एक किसान से उसकी जोत (हल यहाँ जोत की नाप का आधार था) के मुतात्रिक लगान गाँव के मुण्डा या मानकी के जरिए वसूलना तय हुआ। हल भी जोत की नाप की सिर्फ अंदाज भर था, जोत की असल में नाप कभी नहीं हुई। गदर के बाद 1858 में पोड़ाहाट रियासत सरकारी रियासत बना दी गई। 1880 में हल के आधार पर लगान वसूली छोडकर दोन जमीन की नियमित नापी हुई और ख्रँटकट्टीदार और परजा, दोनों से उनकी दोन जमीन की नाप के मुताबिक लगान इसके बाद एक और नई बात लिया **ज**ाने लगा। जोड़ी गई—गाँव के कूल लगान का 25 हिस्सा मुण्डा या मानकी को उनके काम के एवज में दिया जाने लगा। कोल्हान रियासत में और पोडाहाट के गौर-आदि-वासी गाँवों में भी सरकार मण्डा-मानिकयों को इस तरह का कमीशन दे रही थी। इस तरह पोड़ाहाट के गाँवों की पूरानी खँटकट्टी व्यवस्था को एक हद तक बदल दिया गया और पहले सामूहिक रूप से दी जाने वाली भेंट की स्थायी मात्रा को अब लगातार बढ़ाए जा सकने वाले लगान में बदल दिया गया । यह लगान अत्र ख्ँटकट्टी शर किसान को रैयत बनकर देना पड़ रहा था। इस तरह राँची और पोड़ाहाट की खुटकट्टी व्यवस्था के बीच फर्क पैदा हुआ।

इस फर्क के बावजूद गाँव के अन्दर्शनीमामलों में, 1880 ई० तक, सरकारी दखलअंदाजी सिर्फ दोन जमीन की नापी और लगान वसूलो तक सीमित रही। मैक्सर्सन में लिखा है कि इस नए ढंग की लगान वसूली को आदिवा-सियों ने राज्य की कर्रवाई के रूप में मान लिया। लेकिन मैक्फर्सन ने यह भी लिखा कि सरकार की यह कार्रवाई इस गलतफहमी पर आधारित थी कि जमीन का असली मालिक पोड़ाहाट का राजा है और अब सरकार ने राजा के अधिकार खुद ले लिए थे। इस सरकारी कार्रवाई के दावजूद इन गांवों में सामूहिक स्वामित्व वाली व्यवस्था पूरी तरह नहीं टूरी। इसके बाद भी खुटकट्टीदार गांव के मुण्डा को चुनने और जंगलतथा गैर-आबाद जमीन का बन्दो वस्त खंटकट्टीदार परिवारों के बीच करने के कपरम्परागत अधिकारों का उपयोग करते रहे। हकीकत यह थी कि 1880 में जब सरकार ने पोडाहाट में भीनए तैयार खेतों का

कगान वसूल करने और वसूल करके अपने ही पास रख लेने का पूरा अधिकार मुण्डा-मानिकयों को दे दिया, तब भी, इन खूँटकट्टी गांवों की परम्परागत व्यवस्था इतनी मजबूत थी और आदिवासियों में अपने सामूहिक स्वामित्व के अधिकार की भादना इतनी प्रबल थी कि किसी भी गांव के मुण्डा और मानकी को इतनी हिम्मत नहीं हुई वह सरकार द्वारा दिए गए नए अधिकारों का इस्तेमाल कर सके। इसलिए मैक्फर्सन न पोड़ाहाट गाँवों के खूँटकट्टी चरित्र को मान्यता देने की जबर्दस्त वकालत करते हुए यह दावा किया कि इन गांवों की व्यवस्था का चरित्र ग्रामीणों के सामूहिक स्वामीत्व की परम्परा से तय होता है, लगान वसूली के नए इंतजाम से नहीं।

लेकिन, चूंकि सरकार ने 'राँची' माँडल को ही अटूट खूंटकट्टी गांवों का माँडल माना तय किया था और 1900 ई० के छोटानागपुर टिनेसी एक्ट में इसी माँडल के गाँवों को शामिल किया था, इसलिए, पोड़ाहाट के खूंटकट्टी गाँवों में ऐसा माँडल नहीं होने के कारण सरकार ने 1928 के रीवीजनल सर्वे में जंगल और गैर-आवाद जमीन को सामूहिक स्वामित्व के अधीन न मानकर उपर के मालिक (पोड़ाहाट के राजा, जिसे 1896 में फिर से बहाल कर दिया गया था) के नाम दर्ज कर दिया। हलाँकि इसके बावजूद विना उपर से अनुमति लिए मूंडारी खूंटकट्टीदारों के अपने जोत में विस्तार करने के अधिकार को बरकरार रखा गया। इस सरकारी कार्रवाई से दो नतीजे निकले। एक यह कि अपनी जोत का विस्तार करने

पर अब मुण्डारी खूँटकट्टीदारों को बढ़ी हुई नई जोत पर पूरा लगान देना पड़ा; दूसरा यह कि जंगल पर अधिकार राजा का हो गया। इसके बाद पोड़ाहाट रियासत एक बार फिर राजा के हाथ से निकल कर अंगरेज सरकार के हाथ आ गई और इस तरह जंगलों की असली मालिक खुद सरकार बन बैठी।

यह बात दिवादास्पद हो सकती है कि पोड़ाहाट की खंटकड़ी व्यवस्था और राँची की खंटकड़ी व्यवस्था, इन दोनों में मूल खूँटकट्टी व्यवस्था के नजदीक कौन थी। मैश्फर्सन का विचार था कि अगर सरकारी दखलअंदाजी न हुई होती तो पोड़ाहाट व्यवस्था मुल व्यवस्था के ज्यादा नजदीक होती (वही, पु० 163) सम्भवतः राँची में खुँटकट्टी गाँव बाद में और विखरे हए ढंग से बनाए गए थे। पोड़ाहाट में, ऐसा लगता है कि गाँव किसी एक गोत्र को केन्द्र में रखकर उसके सदस्थों के फैंठाने से अपने-आप बनते गए थे। इसके अलावा राँची में कई खाँटकट्टी गाँव ऊपर के मालिकों से अनुमति लेकर बसाए गए थे जबिक पोड़ाहाट में ऐसी कोई अनुमति नहीं ली गई थी। (लिस्टर; सेलेक्शन फ्रॉम रांची सेटलमेण्ट पेपर्स पु॰ 74) इससे लगता है, शायद पोड़ाहाट में गाँव आबाद करने का काम राजा की रियासत बनने से बहुत पहले ही पूरा हो चुकाथा।

पोड़ाहाट की खूँटकट्टी ब्यवस्था में एक महत्वपूर्ण विशेष्या गांव के चन्दे से एक अंश मृण्डा और मानकी को देने की थी। इस प्रथा का चलन विदेशी सरकार ने पोड़ाहाट के गर आदिवासी सदांतपीड़ के चलन के मुताबिक किया था जहाँ प्रधानी ब्यवस्था चलती थी। अयहाँ 1839 तक गांव

<sup>\*</sup> सदात पीड़ —कोव्हान या आदिवासी पीड़ से अलग सदांत पीड़ कब्द सदान कब्द से जना था जिससे स्थानीय गैर-आदिवासी समुदाय का बोध होता था। पोड़ाहाट में ऐसा सदांत पीड़ का क्षेत्र चक्तवरपुर के समतल इलाके में, घाट के नीचे तक पड़ता था। इस क्षेत्र में उन भूइंयाँ लोगों के गांव थे जो पोड़ाहाट के राजा के सिपाही का काम करने थे। इनके गांवों की व्यवस्था कोत्हान पीड़ से बिल्कुल अलग थी। कोत्हान पीड़ मूलतः मुण्डारी खूँटकट्टी व्यवस्था थी। सदांत पीड़ की व्यवस्था के विस्तृत विवरण के लिए पोड़ाहाट सेटलमेण्ट रिपोर्ट देखिए।

के प्रधान के जमींदार के लिए लगान वस्ली करने एवज में कमीशन के रूप में कुछ लगान-मुक्त जमीन (मिनया) दे दी जाती थी। इस कमीशन को अंगरेज सरकार ने रकम में बदल दिया था। इस बात के सबूत मौजुद है कि मुण्डारी खूँटकट्टी व्यवस्था में जिस तरह खूँटकट्टीदार ग्रामीणों को परजा की भूमि पर सामूहिक स्वामित्व का अधिकार था, वैसा सामूहिक या संयुक्त अधिकार सदंत पीड़ के गांधों में नहीं था। सदांत पीड़ में गांव ऐसे समूह या पीड़ में भी संगठित नहीं होते थे जिसका मुखिया कोई मानकी हो। यहाँ गांव के मुखिया प्रधान-से राजा का सीधा सम्बन्ध होता था। किरभी, राजा की ताकत इतनी ज्यादा नहीं थी कि वह ग्रामीण समुदाय के मुखिया-प्रधान-को नजरअन्दाज करके चल सके।

इस व्यवस्था का वर्णन आगे किया जाता है।

#### प्रधानी व्यवस्था

प्रधानी व्यवस्था अधिकांशतः पोड़ाहाट, धालभूम और मानभूम के गांवों में चलती थी। अपने मूल रूप में प्रधानी व्यवस्था बंगाल से सटे हुए मिदनापुर जिले में प्रचलित मण्ड- लई व्यवस्था से मिलती-जुलती थी। मण्डलई व्यवस्था के वारे में रेण्ट कमीशन ने लिखा है:

"जमीं द्वार किसी अच्छे खाते-पीते रैयत को, जिसे आबादकार कहा जाता था, गैर-आबाद जमीन प्रदान करता था जो इसे खेती के लिए आबाद करने का जिम्मा लेता था और बदले में जमीं दार को लगान के रूप में कोई एक मुश्त रकम देता था। यह आबादकार कुछ तो अपने परिवार तथा आश्रितों के श्रम से और कुछ ऐसे दूसरे रैयतों के श्रम से, जो उसके मातहत बसने को इच्छुक होते, जमीन को साफ करके उसपर गाँव आबाद करता था। इस गाँव का नाम अक्सर उसी के नाम से होता और आबादी के मृिखया के रूप में उसे सा उसी ने लागा। समय-समय पर जमीं -

दार और मण्डल आपसी वातचीत से लगान के रूप में दी जानेवाली रकम तय कर लेते थे। जमींदार मण्डल और उसके रैयतों के बीच किसी बात में कभी दखल नहीं देता। सेटलमेण्ट कार्रवाई के दौरान सरकार उनके कुल जमा में से 15% काट लेती थी और उन्होंने भी समय बीतने के साथ इसे अपनी हैसियत के लिए पर्याप्त मान्यता के रूप में मान लिया।"

( पोड़ाहाट सेटलमेण्ट रिपोर्ट-I, पृ० 125 )

मिदनापुर में मण्डलई पद हरतांतरणीय था । पोड़ाहाट में प्रधानी पद ह लांतरणीय नहीं होता था । लेकिन उसकी हैसियत हर तरह से मण्डल जैसी ही थी। जमीन पट्टे पर उठाने की इसी से मिलती-जुलती एक और प्रथा जंगलबाड़ी ताल्छक नाम से बंगाल के जंगलमहल इलाके (जिसमें मानभूम के कुछ हिस्से शामिल थे) में चलती थी। इस पट्टे की प्रथा में 'पहले जंगल साफ करने के लिए लगान-मुक्त इलाका दे दिया जाता था। फिर, कुछ साल बाद जितनी जमीन पर खेत तैयार होते, उस पर एक खास लगान लगाया जाता और इसकी दर परगने के लगान के मताबिक तय कर दी जाती ।'' इस तरह पोड़ाहाट और घालभूम का प्रधानी पः दक्षिण-पश्चिम बंगाल में प्रचलित उपरोक्त दोनों प्रकार के पदों जैसा ही था। 1860 ई॰ तक पोड़ाहाट में कई बड़े इलाके जंगल साफ करके खेत और गांव आबाद करने के लिए पहले लगान-एक रूप में दिए गए जिन पर कुछ साल वाः एकम्इत लगःन लिया जाने लगा। सभी संधाली तथा हो गांवों में इस तरह की जोत खूँटकट्टी कहलाई ।

प्रधानी पद के अहस्तांतरणीय होने की कुछ वजह तो यह थी कि उस समय गांव बसाने के लिए प्रतियोगिता बहुत कम थी, लेकिन मृख्य वजह यह थी कि प्रधानी का पद और निजी स्वामित्व एक ही चीज नहीं थी! प्रधानी व्यवस्था जहाँ कहीं भी मिली, यह देखा गया कि ''अधिकांश मामलों

में जंगल साफ करके अर्जित की गई जमीन पर प्रघान के मातहत उसके पूरे ग्रामीण समुदाय, उसके परिवार तथा नजदीकी लोगों का संयुक्त स्वामित्व होता था।" (वही, पु० 126) ग्रामीणों को खेती लायक गैर-आबाद जमीन और जंगल पर समान हक होता था और गांव के प्रशासन में भी उनको समान भागीदारी होती। इस तरह प्रधानी पद पूरे गांव के संयुक्त स्वामित्व का प्रतिनिधित्व करता था और प्रधान का पद एक हाथ से दूसरे हाथ जाने का मतलव गांव का हस्तांतरण नहीं था। गांव के किसानों के साथ प्रधान का रिक्ता यह था कि वह किसानों और जमीं दार (राजा) के बीच मध्यस्थ की भूमिका निभाता, बिना किसी कमीशन के लगान जमा करता और गांववालों के साथ सलाह करके जंगल और गैर-आबाद जमीन का वंटवारा करता, खाली पड गई जमीन का बन्दोबस्त करता, बाहर से आए लोगों को बसाने और गांव को प्रभावित करनेवाले हर एक मामले को तथ करता। (वही, पृ• 127) खूँटकट्टी प्रधान का पद वंशानगत होता और हमेशा बड़े वेटे को ही प्रधानी का पद मिलता। अगर कोई बेटा न हो तो वह किसी नजदीकी रिस्तेदार को मिलता, लेकिन किसी भी हालत में किसी बाहरी आदमी को नहीं मिलता। पोड़ाहाट में प्रधान को नगद रुपए के रूप में पारिश्रमिक देने का चलन मिदनापुर की देखादेखी में 1840-46 के बीच शुरु हुआ। लेकिन, जैसा कि मैकफर्मन ने लिखा है, पोड़ाहाट के सदात गांवों में प्रधान के अधिकार मिदनापुर के मण्डल के अधिकारों क मुकाबले ज्यादा ब्यापक थे और साथ ही ग्रामीण समुदाय के भी अधिकार मिदनापुर के मुकाबले पोड़ाहाट सदांत पीड़ में, खासकर कोरहान इलाके में, कहीं ज्यादा व्यापक थे।

इससे साबित होता है कि प्रधानी व्यवस्था खूँटकट्टी त्यवस्था का ही कमो-बेश बदला हुआ रूप था। इस व्यवस्था में संयक्त स्वामित्व वाले समुदाय से अलग कोई परजा नहीं थी ( जैसे खूँटकट्टी व्यवस्था में थी ) क्योंकि एकबार ग्रामीण समदाय में दाखिल हो जाने के बाद गैर-आबाद जमीन और खाली जमीनों पर सभी रैयतों का समान अधिकार हो जाता था। प्रधानी मियाद (जमींदार ने जितने साल - पांच या सात साल-के लिए एकमुश्त लगान तय किया, वह मियाद ) पूरी हो जाने पर जमीं दार उसे उखाड नहीं फेंकता था और न ही गांव आबाद करनेवाले परिवारों से बाहर के किसी आदमी को प्रधान बनाता था। लेकिन जमींदार (राजा) प्रधानी के अधिकार खुद हथिया हेने की कोशिश करता रहता था। ऐसा वह अवसर प्रधानी गांव को किसी पेशेवर ठीकेदार के हवाले कर के अथवा गांव के पट्टे की मियाद खत्म होने पर उसे अपने खास गाँव में बदलकर करता। फिर भी, नीचे दी गई तालिका से पता चलता है कि ज्यादातर गाँवों के प्रधान उन गांवों के खँट-कट्टी (गाँव आबाद करने वाले) परिवारों के ही सदस्य थे।

पोड़ाहाट में प्रधानी व्यवस्था : 1905

| गांव    | ों की संख्या | And the second of the second o | प्रधार्न          | ो गाँव                | आदिवासी<br>संख्य    |                         | गैर-आदिवासी प्रवानों की<br>संख्या |                                 |  |
|---------|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|-----------------------|---------------------|-------------------------|-----------------------------------|---------------------------------|--|
| प्रधानी | खास          | कुल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | आदिवासी<br>प्रवान | गैर-आदिवासी<br>प्रधान | खूँटकट्टी<br>प्रधान | गैर-ख्ँटकट्टी<br>प्रधान | ख्ँटकट्टी<br>प्रधान               | गैर- <b>ख</b> ँटकट्टी<br>प्रधान |  |
| 507     | 81           | 678                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 377               | 220                   | 332                 | 45                      | 113                               | 107                             |  |

स्रोत: एपेन्डिक्स V पोड़ाहाट सेटलमेण्ट रिपोर्ट

तालिका से पता चलता है कि आदिवासी प्रधानों को मंख्या खूँटकट्टी परिवारों से आई थी, जबकि गैर-आदिवासी प्रधानों की सिर्फ आघी संख्या खूँटकट्टी परि-वारों की थी, आघी नहीं थी। ये गैर-खूँटकट्टीदार ज्या- दातर पेशेवर ठीकेदार थे अथवा खूँटकट्टी भूंदयाँ प्रधानों (पोड़ाहाट राजा के नाइक और पाइक ) द्वारा गाँव छोड़कर चले जाने के बाद सरकारी वन्दोवस्त के मातहत प्रधान बने थे। इसके बावजूद 19वीं सदी के अंत तक पोड़ाहाट रिया-

सत में प्रधानी व्ववस्था की प्रधानता बनी रही।

धालभूम में कुल 1686 गाँवों में से 965 गाँवों में प्रधानी व्यवस्वा थी। तीन तरह के प्रधान थे। एक तो खूँटकट्टी प्रधान थे जिन्हें गाँव में स्थाई तौर पर उत्तराधिकार कार का अधिकार प्राप्त था। दूसरे गैर-ख्टेंकट्टीदार प्रधान थे जिन्हें उत्तराधिकारऔर स्वामित्व के स्थायी अधिकार प्राप्त थे। ये पहलो किस्म के प्रधान जैसे हो थे. फर्क

इतना था कि इनके मातहत गाँवों का बन्दोबस्त मूल बार्शिदों के चले जाने के बाद फिर से किया गया था। तीसरे तरह के प्रधान वे ठीकेदार या लगान जमा करनेवाले व्यक्ति थे जिन्हें राजा ने नियुक्त किया था। इनमें से कई सिर्फ ठीकेदार या इजारेदार थे जिन्हें थोड़े समय के लिये गाँव से लगान वसूली का ठीका मिला था।

जातियों के मुताबिक विभिन्न प्रकार के प्रधानों के मातहत गांवों की संख्या : 1906-11

|                                                      |       |       |       |             | 7    |       |     |         | 1>00-1 |      |       |     |
|------------------------------------------------------|-------|-------|-------|-------------|------|-------|-----|---------|--------|------|-------|-----|
|                                                      | संथाल | भूमिज | मुंडा | कुर्मी      | बागल | सदगोप | माल | भूंइयां | सूरी   | तेली | दूसरे | कुल |
| 1. खूँटकट्टी प्रधान                                  | 154   | 38    | 7     | 26          | 5    | 3     | 2   | 1       |        |      | 46    | 283 |
| 2. गैर-ख्रूटकट्टी प्रधान—उत्तरा-<br>धिकार के हक सहित | 53    | 14    | 3     | 44          | 2    | 55    | 2   |         | 11     | 40   | 94    | 318 |
| 3. गेंर-ख्ंटकट्टी प्रधान—बिना<br>उत्तराधिकार हक के   | 54    | 4     | 2     | 30          | 2    | 33    | 3   | 1       | 15     | 33   | 164   | 342 |
| कुल                                                  | 261   | 56    | 12    | 10 <b>0</b> | 9    | 91    | 8   | 2       | 2      | 73   | 304   | 965 |

स्रोत-धालभूम सेटलमेण्ड रिपोर्ट, पृ० 26

तालिका से जाहिर है कि आदिवासी प्रधानों की संख्या कम होने के बावजूद काफी गाँवों में (986 में से 443 गांवों में) थी। दूसरे, उत्तराधिकार के हक वाले ज्यादातर खूँटकट्टी प्रधान और गैर-खूँटकट्टी प्रधान भी आदिवासी जातिओं के थे। गैर-आदिवासी प्रधान ज्यादातर ऐसे थे जो उत्तराधिकार के हक से रहित, गैर-खूँटकट्टीदार तथा अस्थाई प्रधान थे।

प्रधान का मुख्य काम किसानों के बीच गैर-आवाद जमीन का बँटवारा करना होता था। प्रधान को पाँच साल के बाद नए तैयार किए गए खेत का लगान तय करने और अगले सेटलमेन्ट के होने तक इनका लगान खुद हासिल करने का भी हक था। लेकिन दो वन्दोबस्त के बीच प्रधान और राजा के बीच तय हुए लगान की रकम बढ़ाई नहीं जा सकती थी।

पोड़ाहाट के आदिवासी-बहुल गांवों की और धालमूम की मिश्रित आबादी वाले गाँवों की प्रधानी द्यवस्था में एक खास फर्क यह था कि धालभूम में ग्रामीण समुदाय के संयुक्त स्वामित्व को दरिकनार कर प्रधानी पद को गाँव के भू-स्वामी के रूप में बदलने की प्रवृत्ति दिखलाई पड़ती थी। यह प्रवृत्ति अस्थाई प्रधान वाले गाँवों में दिखलाई पड़ती थी। हलांकि धालभूम के प्रधानी गांवों में किसानों से सलामी लेने की प्रधा की मनाही थी, फिर भी देखा गया कि 1934 में प्रधानों ने 1400 एकड़े जमीन का बन्दोवम्त करने ले लिए 80000 ह० सलामी के रूप में

लिए थे। इसकी तुलना 1928 में पोड़ाहाट की स्थिति से करें तो देखते हैं कि सलामी के उदाहरण बहुत कम थे और ये उदाहरण भी सिर्फ वैसे गांवों तक सीमित थे जहाँ प्रधान गाँव के खूँटकट्टी परिवार से नहीं आए थे। इसके अलावा, पोड़ाहाट के मृकाबले घालभूम में प्रधानी व्यवस्था को तोड़ने के लिए राजा या जमींदारों की कोशिशें कहीं ज्यादा आगे बढ़ी हुई थीं। असल में प्रधानी व्यवस्था को तोड़ने की कोशिशें पूरे छोटानागपुर में, जहाँ-जहाँ यह व्यव-स्था थी, दिखाई देती थी। हजारीबाग जिले के दक्षिणी और पूर्वी हिस्से में, खासकर गिरिडीह सब-डीवीजन में प्रधानी व्यवस्था वाले गांव थे। (हजारीबाग के 7007 गाँवों में से सिर्फ 412 गाँवों में प्रधानी व्यवस्था थी जिनमें से 306 गाँव गिरिडीह सब-डीवीजन में पड़ते थे ) इनमें से ज्यादातर गांवों को संथालों ने जंगल साफ करके आबाद किया था। सिफ्टन ने पाया कि यहाँ की प्रधानी व्यवस्था बुनियादी तौर पर घालभूम की प्रधानी व्यवस्था जैसी ही थी, हलांकि 'धालभूम की तरह हजारीबाग में यह पूरी मजबती के साथ कभी कायम नहीं हो सकी ।'' (जें बटी विकटन द्वारा छोटानागपुर के किमश्तर को दिए गये स्मार-पत्र. 6-2 1911 से; हजारीबाग सेटलमेण्ट पेपर्स, किमश्नर रेकर्ड रूम. राँची )

संथाल गांवों में जहाँ प्रधान मौजूद थे, लगान की रकम खेतों के विस्तार के साथ समय-समय पर तय कर ली जाती थी। प्रधान को अपने काम के बदले में जमीन का टुकड़ा नहीं मिलता था, पर लगान जमा करने के एवज में अक्सर कुछ कमीशन मिल जाता था। प्रधान और रैयत के हक धालभूम की प्रधानी व्यवस्था जैसे ही थे। संथाली गाँवों के अलावा कुछ दूसरी जातियों के गांवों में भी एक अलग किस्म की प्रधानी व्यवस्था चलती थी। इन गाँवों में प्रधान के अधिकारों का उसके बारिसों के बीच बँटवारा अक्सर संयुक्त टेकेदारी व्यवस्था के रूप में हो जाता था। (हजारीबाग सेटलमेण्ट पेपर्स में शामिल ''रिपोर्ट ऑफ दी सर्वे एण्ड सेटलमेण्ट ऑपरेशन इन छोटानागपुर फॉर दी ईयर एंडिंग 30 एथ सेप्टेम्बर, 1911-12'') चोरपारन थाने में एक अजीव किस्म का विकास देखने में आया जहां गांव की गैर-आबाद जमीन पर सोलह आने रैयत कहलाने

वाले ग्रामीणों के एक समूह का कब्जा था! सिफटन का विचार था कि सोलह आने रैयत गाँव को मूलत: आबाद करने वाले प्रधान-परिवार के वारिस थे। इनलोगों ने बाद में प्रधानी का आपस में बँटवारा कर लिया होगा और आगे चलकर खुद मामूली रैयत रह गए होंगे, लेकिन, गैर-आबाद जभीन पर उनका संयुक्त स्वामित्व बना रहा होगा और इसीलिए जो दूसरे रैयत इस जमीन को खेती के लिए लेते थे, वे अपना लगान राजा या जमींदार को न देकर इन सोलह आना रैयतों को देते थे। (वही) लेकिन, ऐसी बची-खुची निशानियों को छोड़कर यहाँ प्रधानी व्यवस्था की और कोई पहचान नहीं मिली। पेरोवर ठीकेशरों ने हर कहीं पुरानी व्यवस्था को हटाकर अपने पाँव जमा लिए थे। गिरिडीह थाने की सबसे मुख्य विशेषता यह था कि दाओमी ठीका (स्थायी पट्टे) पाए गए जो छिपे रूप में प्रधानी पद थे। ऐसे गांवों की सबसे मुख्य दिशेषता यह थी कि दाओमी ठीके का न तो वँटवारा हो सकता था, न हस्तांतरण। इस पर ध्यान देना महत्त्वपूर्ण है कि प्रधानी या दाओमी ठीकेवाली जोतों के ये सभी रूप उन इलाकों में पाए गए जो अपेक्षाकृत पिछड़े हुए इलाके थे।

"इन जोतों का उद्देश्य मुख्यतः पिछड़े इलाकों को विकसित करना था और ठीकेदार (दाओमी ठीकेदार) को जब चाहे उजाड़ने का विचार इस उद्देश्य से मेल नहीं खाता और पट्टों को देने के मकसद को ही खत्म कर देता था। समय और परम्परा ने, प्रथा और व्यवहार ने, जोत के मूल उद्गम और उद्देश्य ने ही इसे स्थायी बना दिया था।"

(दाओमी ठीके पर एन० एल० बोस की रिपोर्ट; पृ० 75; हजारीबाग सेटलमेण्ट पेपर्स )

लेकिन गांवों का विकास हो जाने के बाद अवसर इन जोतों को लगान वसूली के अस्थायी पट्टे के रूप में बदल दिया जाता था जिन्हें मियाद पुरी हो जाने पर बदला जा सकता था। तब गांव के प्रधान की जगह सचमुच के ठीकेदार या लगान जमा करनेवाले अस्थायी अधिकारी नियुक्त कर दिए जाते। दक्षिण-पूर्वी हजारीबाग के पालगंज रियासत के संथाली गाँव इस तरह के विकास के सबसे अच्छे उदाहरण थे। 1873 तक इस रियासत के 70 संथाली

गांव अपने प्रधान के मातहत बहुत-ही कम लगान अदा करते थे। जमींदार के द्वारा लगान बढ़ाने, बेगार लेने और अब-ताब वसूलने की बढ़ती मांग की वजह से संथाली किसान संघर्ष पर उतर आए। सरकारी हस्तक्षेप से संथालों और जमींदारों के बीच एक समफौता हुआ जिसके मुताबिक जमीं-दार अपनी मांगें को छोड़ने और अगले दस दाल तक के लिए एक निश्चित लगान तय करने को राजी हो गया बशर्ते संथाल अपनी जमीन की नापी कराएँगे और पास की रियासत धनवार (जो शुद्ध जमींदारी इल्लाका था) में प्रचलित दर से लगान अदा करेंगे। संथाल प्रतिनिधि भी, लगता है, इस पर राजी हो गए। छेकिन जैसे ही जमीन की नापी हुई और लगान की नई दर लागू हुई, देखा गया कि लगान पहले से बहुत ज्यादा बढ़ गया है। जब संथालीं ने इस नए लगान को देने से इनकार कर दिया तो उनके प्रधान पर बकाए लगान की नालिश दायर हुई और एक के बाद एक पेशेवर ठीकेदार गाँवों में लाए जाने लगे । इस तरह 1908 तक इन 70 संथाली गाँवों में से सिर्फ 15 गाँवों में ही माँकी प्रधान बचसके। वाकी गाँवों में नए आए ठीकेदारों ने तुरन्त नया लगान लागू किया और संथाल रैयतों को बेदखल करना शुरू किया (हजारीबाग सेटल-मेस्ट पेपर्स, पृ० 52-66) तब बँटाईदार के रूप में संथाल बेठ-बेगारी और अबवाब देने को मजवूर हुए। इस पर भी जब संथालों ने अपना विरोध नहीं छोड़ा, तो सरकार ने सम्पत्ति के कानून का तर्क पेश करते हुए कहा, "जभींदार ने संथालों को अपनी सन्पत्ति-जमीन पर कई खास अधिकार देकर बसाया और हलांकि यह सच है कि इन्हीं संथालों ने अपनी कड़ी मेहनत से गाँवों को आबाद किया था, फिर भी. इससे उन्हें जमींदार की सम्पत्ति में अपना दावा जताने का हक नहीं मिल जाता । सम्पति पर मालिकाना हक जमींदार का है और उसे हक है कि वह इसे पट्टे पर दे या अपनी पसन्द के किसी भी आदमी को दे।" (वही, पू॰ 59)

सिकटन ने नोट किया कि परम्परागत संथाल प्रधान की जगह बाहरी ठीकेदारों को लादने के फलस्वरूप इस अन्याय के विरोध में संथाल अपने पुरखों के गाँवों को सामूहिक रूप से छोड़कर चले गए। ( किमश्नर को सिकटन का स्मार-पत्र 6-2-1911, हजारीबाग सेटलमेण्ट पेपर्स)

जैसा कि हमने पहले भी देखा, हजारीबाग जिले में जमींदार गाँव के प्रधान को, माँभी, महतो को ठीकेदार के रूप में या लगान जमा करने वाले के रूप में नियुक्त करता था। ( शायद यह तरीका पहले से, 19वीं की शुरू-आत से, चला आ रहा हो और मुमिकन है कि ऐसी ही वजहों से, यानी संथाली प्रधानों को हटाकर और आदि-वासियों के परम्परागत अधिकारों को छीनकर बाहरी ठीकेदारों को बैठाने के फलस्वरूप ही संथाल इन इलाकों को छोड़कर दामिन-ई-कोह वाले इलाके में चले गए हों ) लेकिन, संथाल प्रधान, मांभी या महतो को ठीकेदार का नाम दे देन सही गळतफहमी पैदा हुई जिसके अंगरेज अफसर शिकार हुए। क्योंकि, प्रधान, माँभी या महतो शब्द एक सामूहिक स्वामित्व के अधिकारवाले ग्रामीण समुदाय के प्रतिनिधि के लिए चलते थे जबिक ठीकेदार ऊपर से जमींदार द्वारा नियुक्त एजेंट होता था। प्रधान, माँ भी या महतो को ठीकेदार कहन से यह गलतफहमी फेली कि इन्हें जमींदारों ने नियुक्त किया था। सम्पत्ति संबंधी सरकारी कानुत इस गलतफहमी के शिकार थे।

लेकिन, कई मामलों में इसके उन्हें उदाहरण भी मिले। कुछ इलाकों में जहाँ प्रधानी व्यवस्था चलती थी, यह पाया गया कि अस्थायी पट्टे पर आये पेशेवर ठीकेदार को भी गांव का मांकी, महतो या प्रधान समभा जा रहा है। हंटर नेनोट किया कि मानभूम में कई बार गांव से लगान वसुललने के लिए ठीकेदार को—-ब्राह्मण ठीकेदार तक को—मांभी कहा जाता था जो कि संथालों में ग्रामीण समुदाय के मुखिया का पद-नाम था। (हंटर, स्टैटिस्टिकल एकाउण्ट ऑफ वंगाल, खण्ड XVII, प्र० 305-6)

उपर हमने देखा कि किस तरह गांव का प्रधान अव जंगल साफ करके गांव वसान वाले वंश के उत्तराधिकारियों के सामूहिक अधिकारों का प्रतिनिधि होने के वजाय जमींदार या राजा का एजेंट बनता गया जिसे गांव के लगान का एक अंश कमीशन के रूप में मिलने लगा। इससे प्रधानी व्यवस्था का अर्थ वदल गया। अव प्रधानी व्यव्यवस्था एक ऐसी सम्पत्ति के रूप में विकसित हुई जो ग्रामीण समुदाय की संयुक्त सम्पत्ति से भिन्न किस्म की थी। एक सम्पत्ति के रूप में प्रधानी के उभरने से जमींदार या राजा की ताकत भी बढ़ गई। पहले वह सिर्फ लगान-भर हासिल करता था, अब वह प्रधान को नियुत्त करने लगा और उसके जरिए गांव की ब्यवस्था के मूल चरित्र को तोड़ने लगा।

#### घटबाली व्यवस्था

यहाँ हम घटवाली व्यवस्था का अध्ययन पेश करते हैं। यह व्यवस्था बड़ाभूम, धालभूम और हजारीबाग के इलाकों में चलती थी। धालभूम के मानवजार थाना और बड़ाभूम में घटवाल आम तौर पर भूमिज कबीले के होते थे। हजारी-बाग में घटवाल भूंड्याँ कबीले के थे।

घटवालों के बारे में समका जाता है कि वे मूलत: पहाड़ी रास्तों (घाटों) के रखवाले होते थे और उनका काम घाटों पर और घाट वाले इलाकों पर निगरानी रखना होता था। क्योंकि उनका यह काम उनके पद के साथ जुड़ गया था, इसलिए यह गलतफहमी पैदा हुई कि उन्हें यह पद उनके इसी काम के बदले में जमींदार या सरकार ने दिया था। लेकिन उनके पद के उदगम और स्वरूप की गहराई से जांच-पड़ताल करने के बाद यह साफ हो गया है कि घटवाली व्यवस्था मूलतः रांची के मु डाओं की खूटकट्टी व्यवस्था जैसी ही थी। यह व्यवस्था जंगल साफ करके गाँव बसाने की सभी आदिवासी जातियों की व्यवण्या का ही एक विकसित रूप थी । (घटवाली पद के स्वरूप और उस पर हुए वाद-विवाद के लिए देखिए घालभूम सेडलमेण्ट रिपोर्ट, पृ० 28-40; मानभूम सेटलमेण्ट रिपोर्ट का दस । अध्याय और बड़ाभूम सेटलमेण्ट रिपोर्ट, प्र० 18-20 । यहाँ प्रेस्त्त विवरण इन्हों रिपोटों पर आधारित है।)

वड़ाभूम और धालभूम में घटवालों की तीन श्रेणियाँ थीं। सबसे ऊंबी श्रेणी तरफ सरदार की थीं। दूसरी श्रेणी बड़ाभूम में सदियाल और घालभूम में नाइक की थीं। यह दूसरी श्रेणी हर जगह नहीं थीं। कहीं-कहीं पर थीं। तीसरी श्रेणी गाँव के स्तर पर घटवाल की थीं।

ख्ंटकट्टी व्यवस्था की ही तरह जंगल साफ करके जमीन आबाद करनेवालों के उत्तराधिकारी खूंटकट्टीदारों के समुदाय को यहाँ धालभूम में पाइक और बड़ाभूम में ताबेदार कहते थे और गाँव के मुखिया को **घटवाल** या नाईक कहते थे। गाँव के लोग अपना चंदा (पंचक) जमा करके नाइक या घटवाल को देते थे और नाइक या घटवाल इस निश्चित रकम को तरफ सरदार को पहुंचा देते थे। तरफ सरदार ऊपर के मालिक (राजा या जमींदार) को वह चंदा दे देता था। गाँव की परजा या रैयत, जो मूल बार्शिदों के उत्तराधिकारी नहीं थे, अपना लगान मूल बार्शिशों के उत्तरा-धिकारियों पाइक या ताबेदारों को देते थे। 19वीं सदी में इन इलाकों में वडं पैमाने पर जंगल साफ करके खेत बनने से घटवाली गांवों से होनेवाली आमदनी जमींदारों के लिए आकर्षक हो गई। यहीं से तैयार की गई नई जमीन के लगान को लेकर जमींदारों और घटवाली व्यवस्था वाले ग्रामीण-समदायों के बीच लंबा संघर्ष शुरू हुआ । जमींदारों की प्रतृत्ति घटवाली पद को सिर्फ घटवाल के काम के बदले में दिया गया पद बनाकर, उस पद की सीमा को कम करके और घटवाली जमीन पर लगान बहाने की होती थी। बड़ाभूम में घटवालों के चन्दे की रकम को मनमाने ढंग से दुसता कर देने और उनके ऊपर **म**हान-टैास थोप देने का नतीजा 1833 के भूमिज विद्रोह के रूप में निक्ला। जमीं-दारों और घटवालों के बीच विवाद 1883 तक अपनी ऊँचाई पर पहुंच गया , तब सरकार ने उनके बीच एक समकौता कराया जित्रके मुताबिक घटवालों को नए तैयार होने वाळे खेतों को घटवाळी सामुदायिक सम्पत्ति में शामिल करने के अपने दात्रे को छोड़ना पड़ा। तय हुआ कि इन नए खेतों का लगान जमीं झर को मिलेगा जिसमें से क्षण में दस आना जमीं शर छेपा, बाकी छः आना घटवाल कमोशन के रूप में अपने पास रख लेगा | इसी के बाद बडाभम और धालभूम में घटवाली पद के अधिकारों की सीमा रेखा खींची

<sup>\* 1821</sup> में अंगरेजों के साथ युद्ध में पराजित होने के बाद कोल्हान के हो लोगों को अंगरेजों से एक संधि करनी पड़ी थी जिसकी एक शर्त यह भी थी कि मानकी और मुण्डा को जंगल से गुजरनेवाले रास्तों की निगरानी करनी होगी ताकि अंगरेजों की गाड़ियां सुरक्षित जा सके। यह संधि व्यवहार में सफल नहीं हो सकी। अगर यह संधि सफल हो गई होती तो मूमिकन है कि घटवालों की तरह हो जाति के मुण्डा-मानिकयों के वारे में भी आज यही समक्षा जाता कि जंगल के रास्तों की निगरानी के काम के बदले में ही सरकार ने मुण्डा और मानिकयों को निगुक्त किया था।

गई, यह मानते हुए कि उनकी तीनों श्रेणियों के पद उन्हें घाटों पर निगरानी रखने के काम के बदले में मिले हैं। और, गाँव के बाकी लोगों के लगान को बढ़ाने का जमींदार का अधिकार मान लिया गया। ये बाकी लोग नाइक और घटवाल के रिश्तेहार तथा मूल बाशिंदों के उत्तराधिकारी थे। खूंटकट्टी व्यवस्था के मुकाबले घटवाली व्यवस्था में ऊँचे-नीचे पदोंवाले अधिकार ज्यादा बढ़ गए।

कई जंगहों पर, बिना बाहरी हस्तक्षेप के, आंतरिक रूप से भी घटवाली व्यवस्था का विकास (या परिवर्तन) जोत पर कब्जें की व्यवस्था के रूप में हो गया जिसमें तरफ सरदार, सदियाल और घटवाल अपने-अपने इलाके के मालिक जैसे बन गए। अब परजा का लगान उन्हें दिया जाने लगा और ख्ंटकट्टी व्यवस्था की तरह इसे गांव पर संयुक्त अधिकार रखनेवाले मूल समुदाय के वंशजों के बीच समान रूप से बांटना बंद हो गया। लेकिन फिर भी ताबेदार लगान नहीं, सिर्फ चन्दे के रूप में एक निश्चित रकम ही देते रहे। हजारीबाग में भूइयाँ घटवाल 1830 तक अपनी-अपनी गृही के मालिक बन चुके थे और सरकार ने उनके पद को अहस्तां-तरणीय बना दिया था। इसके बावजूद, इस तरह जो निजी सम्पत्ति विकसित हुई, उसमें भी पुरानी पर राओं के निशान जबर्दस्त ढंग से बचे रहे। सिफटन ने बड़ाभूम के घटवालो के बारे में लिखा है: ''तरफशरों को एक जमींबार की तरह घटवालों के साथ शतं तय करने का अधिकार नहीं था।' और ''आदिवाजी भूमि-व्यवस्था की परंपरा के मुताबिक गाँव के खूँटकट्टीदारों से चन्दे के अलावा कोई लगान (जिसे बढ़ाया जा सकता हो ) लेने का तरफ सरदारों को वैसे ही कोई अधिकार नहीं था जैसे जमींदारों को तरफ-दारों से चन्दा छोड़कर लगान लेने का कोई अधिकार नहीं था।" (बड़ाभूम सेटलमेण्ड रिपोर्ट, पु०-20)

## भूँइहारी व्यवस्था

रांची जिले के गांवों में एक और व्यवस्था—भूंइहारी व्यवस्था—चलती थी जिसे जमींदारों ने काफी ददल दिया था। यह व्यवस्था सिर्फ राँची जिले में, इसके 2482 गाँवों में पाई गई। बुनियादी तौर पर इस व्यवस्था में गांव की भूमि तीन हिस्सों में बंटी होती थी—भूंइहारी, राजहस और मंभिहस। भूँइहारी जमीन वह जमीन थी

जिसे जंगल साफ करके गाँव आबाद करनेवाले बाशिंदों ने तैयार किया था और जिस पर उनके पुरुष उत्तराधि-कारियों का हक होता था। वे इस पर अक्सर कोई लगान नहीं देते थे, अथवा नाम मात्र की निश्चित रकम देते थे और साथ में कई किस्म की बेगार देते थे अथवा कोई रकम नहीं, सिर्फ बेगार देते थे। राजहस जमीन वह जमीन थी जिसके भाड़े के रूप में जमींदार को लगान दिया जाता था। मंभिहस जमीन सीधे जमींदार के वब्जेवाली जमीन होती जिसपर जमींदार अपनी खेती कराता था।

भंइहारी जमीन में कुछ और किस्म की जमीनें भी शामिल थीं जो गाँव के देवी-देवताओं की पूजा से संबंधित थीं जैसे पहनई, डालीकटारी, भृतखेटा ईइत्यादि। इन जमीनों पर भी लगान नहीं लगता था। मंशिहस जमीन से जुड़ी एक खास जोत **बेठखेता** थी | इस पर लगान नहीं लगता था पर यह जिसके दखल में होती थी उसे मंभिहस जमीन पर श्रम करना पड़ता था। भूइहारों के लंबे संघर्ष के बाद 1869 में एक खास कानुन बनाया गया (छोटा-नागपुर टीनेंसी एवट, 1869) जिसके मातहत भूँइहारी जमीन और उससे जुड़ी दूसरी जमीनों तथा मंभिहस और वेठखेता जोतों की नापी गई, उनके निशान लगाए गए और इन सबको एक खास भूइहारी रजिस्टर में दर्ज किया गया। स्पेशल कमिश्तर द्वारा किए गए इस सर्वे में राँची के दूसरे हिस्सों को, जहां भूइ हारी जमीन नहीं थी या जिन्हें इस नाम से नहीं जाना जाता था, दर्ज नहीं किया गया। इस तरह भंइहारी सर्वे में रांत्री जिले के पंचपरगना इलाके को बरवे परगना तथा बीरू परगना को शामिल नहीं किया गया। सर्वे 1880 ई० में पूरा हुआ और कुल 2482 गाँवों में भूइ हारी जमीन की नापी हुई।

यह कहा जाता है कि भूंइहारी व्यवस्था असल में प्राचीन खूँटकट्टी व्यवस्था का ही बचा हुआ रूप था। लेकिन, इसमें कोई शक नहीं कि इसमें बदलाव अंगरेजों के आने से पहले ही हो चुका था वेबस्टर ने किसी गाँव के एक लगान-खाते का जिक्र किया है जो 1720 ई॰ का है और इसमें गाँव की जमीन को भूंइहारी और राजहस जमीन के रूप में दिखलाया गया है। (स्टैटिस्टिकल एकाउंट ऑफ बंगाल, खण्ड XVI, पृ॰ 385) 19वीं

सदी के आखिरी दशकों में तमाड़ थाने के अन्दर भी कुछ राजहस जमीन बनने की पुरानी प्रक्रिया चली थी जिससे इस तरह की जमीनें बनाने की पुरानी प्रक्रिया का कुछ अंदाज मिलता है। तमाड़ के इन खूँटकट्टी गाँवों में जमींदार ने कोशिश कर के खूँटकट्टीदारों और उनकी परजा के बीच का सम्बन्ध तोड़ दिया था और परजा की जमीन को ही राजहस जमीन में बदलकर उनसे सीधे लगान वस्लना शुरू किया था। (ई० लिस्टर तथा एफ० ए० रलैंक द्वारा लिखित रिपोर्ट ऑन दी ग्रीवांसेज ऑफ मूँडारीज इन अदर दैन इंटैक्ट खूटकट्टी विलेजेज; सेलेक्शन, फॉम राँची सेटलमेण्ट पेपर्स, पृ० 68। साथ ही, शरतचन्द्र राय, मुण्डाज एण्ड देयर कंट्री, पृ० 94)

जमींदारों की ओर से लगातार यह अभियान चलाया गया था कि भूंइहारी जमीन तो "विशेष रियासत" के रूप में अथवा जमींदार को अपनी कुछ सेवाएँ अर्पित करने के एवज में दी गई जमीन है। उदाहरण के लिए 1859 में छोटानागपुर के महाराजा ने अंगरेज सरकार को दो गई एक याचिका में दावा किया था कि भूंईहारी जमीन वह जमीन है जो छोटानागपुर के महाराजा और उनके पूर्वजों ने ''सनद के तौर पर कुछ कोल परिवारों को मामूली लगान पर इस शर्ता के साथ दी थी कि बदले में वे जरूरत पड़ने पर बेगार दिया करेंगे।" ( महाराजा जगन्नाथ प्रताप शाह-देव द्वारा 22 मार्च, 1859 को दी गई याचिका, गवर्मेण्ट आफ वंगाल, जुडीशियल, 259, मई, 1859. आर० डो० हालदार ने भी लिखा कि जमींदार भूंईहारी जमीन के साथ ऐसा वर्ताव करते थे मानो वह एक ऐसी कोड़कर जमीन हो जो किसी भी रैयत को, चाहे वह भूंइहारी हो या नहीं, रियायती लगान पर दोन में बदलने के लिए दी गई थी । दिसम्बर, 1880, रिजोल्यूशन आँफ बंगाल गवर्मेण्ट के एपेन्डिक्स में हालदार का एन एकाउण्ट ऑफ दि विलेज सिम्टम ऑफ छोटानागपुर।) जमींदारों का ऐसा दृष्टिकोण उनके इस दावे के मुताबिक ही था कि उन्हें पूरे गाँव पर मालिकाना हक है। लेकिन, जैसा कि हालदार ने बताया और लिस्टर तथा स्लैक, दोनों ने बाद में उसका समर्थन किया कि जमींदारों का यह सिद्धांत मन-गढ़ंत था और उससे मूंइहारी व्यवस्था के मूल उद्गम् और उसके विकास की व्याख्या नहीं होती थी। हालदार ने साफ लिखा है कि खूँटकट्टी की ही तरह भूंइहारी अधिकार भी किसी प्रभुसत्ता सम्पन्न मालिक से नहीं मिले थे (वही)। हालदार का यह कथन इस तथ्य का सबसे प्राचीन प्रमाण हैं कि "सम्पक्ति का पूरा अधिकार" जमीं-दारों या उनके उत्तराधिकारियों में निहित नहीं था।

भूंइहारी गांवों में भूंइहारों के आमतौर पर दो ख्ँट होते थे - मुण्डाख्ँट और पाहन ख्ँट। इनमें से कई गांवों में एक तीसरा-महतो खूँट-भी मिला। भूँइ-हारी गांवों में महतो पद का सबसे पुराना उल्लेख 1839 में भूँइ हारी ज्यवस्था पर डॉ० डेविड सन (गवर्नर जनरल के प्रधान सहायक ) की लिखी रिपोर्ट में मिलता है। ख्राँटकट्टी गांवों में पाए जाने वाले मुण्डा और पाहन के अलावा भूँइहारी गांव में पाया गया यह अतिरिक्त महतो पद, लिस्टर के मुताबिक, जमीन्दारों की देन था। ( राँची सेटलमेण्ट पेपर्स पृ० 99 ) 1839 की रिपोर्ट में महतो के बारे में वहा गया है कि वह 'गांव का सबसे महत्वपूर्ण व्यक्ति'' है जो रैयत के साथ जमीन का बन्दोवस्त करता और बन्दोवस्त की मंज़री के तौर पर गोटो (मिट्टी का टुकड़ा) देता है। वह मालिक के लिये रैयत से लगान वसूलता, लगान सम्बन्धी भगड़ों को निपटाता और ''संक्षेप में, वह एक ऐसा व्यक्ति है जिस पर गांव के रुपए-पैसे वाले सारे मामले निपटाने की जिम्मेदारी होती है।'' ( डिप्री की रिपोर्ट में उद्धृत, पु॰ 38) बद्ले में उसे दो से चार एकड तक दोन जमीन जागीर के रूप में मिलती थी अथवा प्रति रैयत एक से डेढ़ पैसे तक पारिश्रमिक मिलता था। उसका पर वंशगत नहीं था, जमींदार अपनी मर्जी से उसकी नियुक्ति करता था। लेकिन महतो हमेशा कोई भूँइहार ही होता था, सही ढंग से कहा जाए तो महतो खूँट का।

इस तरह महतो का पद जमींदारों द्वारा पैदा गया पद था जो परम्परागत मुण्डा और नए ठीकेदारों के बीच की एक मिलीजुली चीज लगती है। मुण्डा की तरह वह गांव के मूल बाशिदों के बीच से चुना जाता था, पर फिर भी उसका पद बंशानुगत नहीं होता था। परम्परागत मुण्डा के मुकाबले में महतो का पद खड़ा करने के पीछे कारण क्या था, इसकी व्याख्या करते हुए लिस्टर ने लिखा है: "जमीं-दार जब इतना शक्तिशाली नहीं होता था कि वह गांव से भूँ इहारों का नियंत्रण खत्म कर सके, तो वह उनकी एकता को तोड़ने के लिए चालाकी से काम लेता था। इसी सिल-सिले में मुण्डा और पाहन के मुकाबले अपनी ताकत बढ़ाने के लिए उसने महतो को खड़ा किया जो अपने पद को बनाये रखने के लिए पूरी तरह जमींदार पर निर्भर था और इसीलिए गांव के सारे मामलों को जमीन्दार के हित की दृष्टि से निपटाता था।" (रांची सेटलमेण्ट पेपर्स, पृ० 99

लेकिन, 19वीं सदी के खत्म होते-होते महतो का पद भी नाम मात्र का ही रह गया, अब जमीन्दार सीधे या अपने एजेंन्ट के जरिए लगान तय करनें और बेदखली करने का काम करने लगा। पुरानी ख्ँटकट्टी व्यवस्था से भूँइहारी व्यवस्था को अलगाने वाली बातों में एक बात मं भिहस जमीन की व्यवस्था थी जो जमीन्दार को अपनी खेती की जमीन होती थी। यह शब्द मांभी उनांग (मांभी काहिस्सा) का बदला हुआ रूप है । इस शब्द (मंभि-हस का प्रचलन कैसे हुआ, पता नहीं चलता । राजहस और मंभिहस शब्दों की व्युत्पत्ति के फर्क की दृष्टि से देखें तो मंभिह्म जमीन गांव के मांभी (मुखिया) के लिए अलग से दी गई जमीन लगती है। लेकिन मुँडारी खँटकटटी गांवों में गांव के मुखिया-मुण्डा - को अलग से कोई जमीन नहीं मिलती थी। \* ऐसा लगता है कि यह शब्द और प्रथा दोनों उस इलाके से आए थे जहाँ यह प्रथा चलती होगी। शायद शुरू में जमीं शर अपने एजेंट को गाँव का मुखिया (मांभी) बनाकर बैठाता होगा और उसके काम के बक्ले में जो जमीन मिलती होगी, वह मं भिहस कहलाती होगी। लेकिन बाद में मं भिहस जमीन वंसे गाँवों में भी पाई गई जहाँ जमींदार का कोई एर्जेंट नहीं था । राँची जिले के उत्तर-पूर्वी भाग में आमतौर पर छोटे रकवे -- करीब पाँच एकड़ वाली-मं भिहस जमीनें मिलीं जिनपर जमींदार के मैंनेजर या

एजेण्ट का कब्जा रहता था। लेकिन राँची जिले के दक्षिणी भाग में पाई गई मंभिहस जमीनें काफी बड़ी होती थीं जिस पर खुद स्थानीय जागीरदार या उससे अनुदान पानेवालों का बब्जा होता था।

मंभिहस जमीन पर अगर कोई दूसरा खेती करता तो उसे इस पर कब्जे का हक नहीं मिलता था। वे सभी किसान जो इस पर खेती करते, सिर्फ गैर-दखीलकार रैयत होते और उन्हें उपज का बड़ा हिस्सा लगान में देना पड़ता, जिसे साइका कहा जाता था। लेकिन बेगार मिलते रहने की वजह से जमींदार खुद या अपने एजेंट के जिराए इस पर खेती कराता था।

### भूं इहारी व्यवस्था का मूल

भ ंइहारी व्यवस्था की कई विशेषताएँ पुरानी खूँ टकट्टी व्यवस्था के साथ उसकी समानता को दिखलाती हैं। इनमें से सबसे मुख्य विशेषता गाँव को आबाद करने वाले मूछ बार्शिदों के उत्तराधिकारियों की मौजूश्गी थी। खुँट-कट्टी गाँवों की तरह ये भूं इहारी गाँव अपने-अपने पड़हा में संगठित थे। मानकी पट्टी की तरह ये पड्हा सिर्फ कुछ गाँवों के समुह-मात्र नहीं होते थे बह्कि बुनियादी तौर पर ये एक सामाजिक संगठन का रूप होते थे। इस संगठन की विशेषता यह थी कि किसी भी पड़हा में एक ही गोत्र वाले आठ-दस गाँवों के भूंडहार शामिल होते थे। मानकीपट्टी के खुँटकट्टी गाँव वाले इलाके में यह विशेषता नहीं मिलती। वहाँ एक पट्टी (समूह) के अंदर अलग-अलग गोत्र वाले गाँव थे। इससे पता चलता है कि पडहा संगठन आदिवासी गाँवों के बनने का पुराना आदर्श रूप था जिसमें कोई एक गोत्र आपस में सटे कई गांवों में अपना क्षेत्र कायम करता था और इन सबके बीच एक मल गांव होता था जो उस गोत्र का मुख्यालय जैसा होता था जहाँ से वे आस-पास के दूसरे गांवों में फैलते गए। लेकिन मानकीपट्टी की तरह भूंडहारी पड़हा की आर्थिक भूमिका--- लगान या चन्दा जमा करके ऊपर पहुंचाना ---

<sup>\*</sup> डॉ॰ डेविड्सन के मुताबिक आम भूंइहारी गाँवों में मुण्डा के पास भी सिर्फ वैसी ही भूंइहारी जमीन होती थी जैसी गाँव के दूसरे भूंइहारों के पास होती थी। लेकिन, हालदार ने पाया कि जहाँ जमीं दार पूरे गांव को अपने अधीन करने में सफल हो गया, वह मुण्डा का पद जमीं दार को अपनी सेवाएँ देने के बदले में मिला पद बन गया था और उसी के साथ, महतोई जमीन की तरह मुण्डई जमीन भी जुड़ गई थी।

नहीं होती थी। पड़हा का मुखिया पड़हा राजा कह-लाता था और वह उस पूरे गोत्र का मुखिया होता था और गोत्र की समा वुठाकर गोत्र के अंदर की समस्याओं जैसे कोई नियम या प्रथा तोड़ने के अपराध जैसे मामलों को निपटाता था।

मूल बार्शिदों के उत्तराधिकारियों की मौजूदगी के अलावा पुरानी खूँटकट्टी व्यवस्था के साथ भूंइहारी व्यवस्था की दूसरी बड़ी समानता यह थी कि खँटकट्टी गांव की ही तरह हर भूंइहारी गांव का अपना ससान था। (मुंडाज एण्ड देयर कंट्री, पृ० 238 और इन्साइक्की-पीडिया मुंडारिका, पृ० 515) यह विशेषता उराँव और मुण्डा, दोनों के भूंइहारी गाँवों में मिलती थी। इस प्रथा के कारण भूंइहारी गाँवों में भी बिना पुरूष उत्तराधिकारी वाले भूं इहार की जमीन को उसी के खुँट के दूसरे सदस्यों को या गाँव के मुण्डा की देख-रेख में सौंप देने की प्रथा चलती थी। लेकिन इस प्रथा में जमींदार ने काफी हद तक दखलअंदाजी की थी। कई गाँवों में किसी भूइहार के गाँव छोड़कर चले जाने पर या किसी कारणवश खाली हो गई जमीन पर जमीन्दारों ने कब्जा जमा लिया था। 1839 में डेविडसन ने अपनी रिपोर्ट में लिखा कि जमीन्दारों ने ऐसी खाली हो गई जमीनों को अपनी मं भिहस जमीन में मिलाना शुरू कर दिया था हलाँकि गाँव की प्रचलित प्रथा के मृताबिक ऐसी जमीन उस भूंइहार के लौट आने या उसके वारिसों के लौट आने पर उन्हें सौंप देने की थी। (डेंब्रीज रिपोर्ट, पैरा 36) 1871 में भूंइहारी सर्वें करते समय हालदार ने नोट किया कि "किसी भूँइहार के गाँव छोड़कर जाने से खाली हो गई जमीन को उसके वापस लौटने पर उसे फिर से सौंप देने की प्रथा को जमीन्दार अपवाद मानकर चलने लगे थे, प्रथा मानकर नहीं।" (बंगाल गवर्मण्ट रिजो-त्यूशन ऑफ 1880 ऑन दी फाइनल रिपोर्ट ऑफ दी ऑपरेशन अण्डर दी छोटानागपुर टेन्यूर एक्ट II ऑफ 1869, पैंराग्राफ 16, पैरा 8, पृ॰ 51, 58, 59; रांची सेटलमेण्ट पेपर्स, नं इंक्लोजर 13) भू इहारी जमीन को हर हालत में गांव और खुँट के अन्दर ही रखने की इस प्राचीन प्रथा को जमीन्दारों ने कानूनी मान्यता देने से इन्कार

किया तो भंइहारों में असंतोष पैदा हो गया। (वही, पैरा 25, और भी देखिए छोटानागपुर के किमश्नर को राँची के डिप्टी कमिश्तर ए० बी० पॉ्वर का लिखा पत्र, पत्र सं० 298--आई॰, ताः 18 जून, 1880; स्रोत वही ) कुछ गांवों में भूंइहारी जमीन पर पूरे खूँट का संयुक्त अधि-कार था और किसी भी सदस्य की अपनी मर्जी से नहीं बल्कि पूरे खूँट के सामृहिक फैसले से ही उस जमीन को हस्तांतरित किया जा सकता था। (हालदार) जहाँ भूँइ हारो व्यवस्था और भूँइहारों की स्थिति मजबूत थी, वहां जमीन्दार द्वारा अनुपस्थित भुँइहार की जमीन पर कब्जा करने की प्रदृत्ति कामयाब नहीं हो पाती थी। लेकिन 1880 ई० तक अधिकांश गांवों में खाली हो गई भूँइहारी जमीन को राजहस या मंभिहस जमीन में मिला लेने, भ्इहारों के बीच आपस में जमीन सौंपने की प्रथा को रोक देने और यहां तक कि भूँइहारों को अपनी जमीन बेचने या बंधक रखने से भी रोक देने का जमीन्दारों की रबैया आम वात हो गई थी।

1880 तक आकर हम देखते हैं कि खूँटकट्टी या प्रधानी व्यवस्थावाले गांवों के मुकाबले भूं इहारी गांवों के अन्दरूनी मामलों में जमींदारों की दखलअन्दाजी कहीं ज्यादा थी। एक तो राजहस जमीन के रूप में जमींदारों ने गांव की जभीन के एक बड़े हिस्से का लगान अपनी मर्जी से तय करने का अधिकार कायम कर लिया था। दूसरे, मँ भिहस जनीन के रूप में जमींदार ने गाँव की जमीन के एक हिस्से पर गाँव के पुराने बाशिंदों (वे भूंइ-हार हों या रैयत ) के परम्परागत कब्जे के अधिकार को हड़प लिया था। तीसरे, ऐसा लगता है कि गैर-आबाद जमीन और जंगल पर भी भूं इहारों के परम्परागत अधिकारों में कटौती हो गई थी। इनके अलावा, खूँटकट्टी या प्रधानी व्यवस्था के मुकाबले इन गाँवों में जमींदार कहीं ज्यादा शक्तिशाली था। भूं इहारी सर्वे के दौरान जमींदारों ने जंगल और पहाड़ों तक पर भूं इहारों के दावे को बिलकूल ठुकरा दिया था। ( हालदार, राँची सेटलमेण्ट पेपर्स, प०56)

फिर भी, कानून की मदद होने के बावजूद, इस बात में शक है कि जमींदार इन गांवों पर अपनी सत्ता पूरी तरह जमाने में कामयाब रहे। भू इहारी गांवों में परम्परागत सामुहिक अधिकारों की भावना कितनी प्रबल थी, इसका सबत 19 वीं सदी के आखिरो दशकों में हुए लगातार आंदोलनों से मिलता है। जमींदारों और भूंइहारों के बीच चले संघर्षकी कहानी को हम आगे चलकर चर्चा करेंगे। यहाँ हम भूं इहारी जमीन कहाँ तक थी, इस बारे में भुंइहारों की परम्परागत धारणा की दढ़ता को देखेंगे। डाल्टन ने लिखा है कि इसाइयों के नेतृत्व में भूँइहारों ने हर गाँव में गाँव की आधी जमीन को अपनी जमीन बत-लाया । (रेवेन्यू विभाग के सेक्रोटरी एच० सी० डैम्पियर को डाल्टन का पत्र, 30 सितम्बर, 1868, रेव० एल० आर० 50, नवम्बर, 1868 ) 1887 की सर्दियों में डिप्टी कमिश्तर ओलिफोण्ट ने तालागुड़ी गाँव में भूँइ-हारों और जमींदारों के बीच विवाद की जाँच-पड़ताल करवाई जिसकी रिपोर्ट में कहा गया कि भूँइहार हर गाँव की आधी जमीन अपनी बतलाते हैं और इस पर कोई समभौता नहीं करना चाहते (वही) । डाल्टन ने भी लिखा कि भ इहारों ने दावा किया है कि उन्होंने कलकत्ते के एक विकल जी० एम० टैगोर द्वारा ''देश की आधी जमीन'' की डिग्नी पा ली है। (फाइनल कम्पैलशन रिपोर्ट ऑफ ऑपरेशन्स अडर छोटानागपुर टेन्यूर एक्ट, 1880, पर सरकारी प्रस्ताव में उद्धृत, राँची सेटलमेण्ट पेपर्स) भूंइ-हारी सर्वें के दौरान हालदार के सामने भी ऐसे दावे पेश किए गए कि गाँव की जमीन भूंइहारों की है। ( एन एका-उन्ट ऑफ विलेज सिस्ठम ऑफ छोटानागपुर )।

भुं इहारी जमीन संबंधी इस परंपरागत धारणा का मूल उद्गम आदिवासियों के इस दावे में था कि अतीत में कभी गाँव के बाशिंदों ने अपनी मर्जी से आधी जमीन महाराजा के अपने रख-रखाव के लिए छोड़ दी थी और आधी जमीन अपने पास रखी (वही)। एक लोकप्रिय कहावत आधा काम, आधा दाम से भी इस धारणा का समर्थन होता था जिसके मुताविक अपने कब्जे वाली आधी जमीन पर कब्जे के बदले में सिर्फ कुछ बेगार देनी पड़ती थी और बाकी आधी जमीन (राजा के कब्जेवाली) के लिए रकम में लगान देना पड़ता था। इस धारणा का जन्म चाहे जहाँ से हुआ हो, यह तय है कि परंपरागत धारणा यही थी कि गांव की जमीन दो बराबर हिस्सों में बंटी हुई थी—एक हिस्से पर लगान लगता था, दूसरा हिस्सा लगान-मुक्त था। पहलेवाला हिस्सा राजा का था, दूसरा हिस्सा भू इहारों का।

लेकिन, इस धारणा का मेल हकीकत से नहीं बैठती। हालदार ने ऐसे गाँव देखे थे जहाँ भुंइहारी जमीन आधे से भो ज्यादा हिस्से पर थी। जैसे, बाड़ागाँव में खेती की कुल जमीन 1420 एकड़ थी जिसमें से भूं इहारी जमीन 1050 एकड़ (74.4%) थी । लालगंज गांव में खेती की कुल जमीन 858 एकड़ थी जिसमें से 660 एकड़ (76.9%) जमीत भूं इहारी थी। नगड़ी गाँव में खेती की कुल जमीन 1320 एकड़ थी जिसमें से भूँ इहारी जमीन 990 एकड़ (75%)थी (वही) । शरतचन्द्र राय ने लिखा है कि भूंइहारी कमी-शन को जाँच-पड़ताल के दौरान सीरी परगना के कई गाँव में और खुँटी के निकट पोसेया तथा बुरजू गाँव में मंभिहस या राजहस जमीन एक एकड़ भी नहीं मिली; अधिकांश जमीन भूँइहारों के कब्जे में थी। (मुंडाज एड देयर कंट्री, पृ॰ 95-96) इन गाँवों के उल्टे ऐसे गाँव भी मिले जहाँ पहनई जमीन सिर्फ कुछ बीघे-भर थी। हालदार ने लिखा: ''मोटामोटी यह बात कही जा सकती है कि राजहस के मुकाबले भूइहारी जमीन का अनुपात बहुत बदलता हुआ मिलता है। यह कुल खेती की जमीन के सौंवे हिस्से से लेकर कूल जमीन के तीस-चौथाई हिस्से तक भी मिलता है। (एन एकाउन्ट ऑफ विलेज सिस्टम ऑफ छोटानागपुर) एक भृइहारी गाँव के सबसे प्रचीन - 1720 ई० के लगान-खाते में वेबस्टर ने पाया कि राजहस से भूंइहारी का अनुपात 5:1का था । (स्टैटिस्टिकल एकाउन्ट ऑफ बंगाल, खण्ड  $\mathbf{XVII}$ पु० 385) यानी पांच भाग राजहस जमीन थी तो एक भाग भंइहारी जमीत। इस तरह हम देखते हैं कि महाराजा को अपने रख रखाव के लिए आधी जमीन दे देने की धारणा एक वैसी ही भ्रामक धारणा थी जैसे फणी मुकुट राय को अपना राजा चुन छेने या और भी बहुत-से दूसरे राजाओं को चुन लेने जैसी दंत कथाएं भ्रामक धारणाएं है।

खेती की कुल जमीन के मुकाबले भूं इहारी जमीन का अनुपात असल में जमींदार की दखलअंदाजी के खिलाफ भूं इ- हारों की प्रतिरोध-क्षमता पर निर्भर करता था। इसमें कोई शक नहीं कि जिन इलाकों में भूं इहार मजबूत थे—यानी गोत्र के हिसाब से बसे होने के कारण संख्या में अधिक थे और वंश-परंपरा की दृष्टि से भी प्राचीन निवासी थे, वहां-वहां जमींदारों की दखलअंदाजी के खिलाफ होनेवाला प्रतिरोध भी ज्यादा तगड़ा था। भूं इहारों की जब जैसी ताकत रही, उसी हिसाब से उन्होंने भूं इहारो जमीन का

कियां ( व्यव आगे चलकर मृह्यादी व्यवस्ति कि किंचे स्तर पर पहुंची, तो ख्योंने आयी अमीन के पूरी जमीन पर अंद्रहारों का दावा कतावा।

बिसी तरह, दोनों तरह की जमीन के अनुपात में पार्क इहारों के जमान और बेगार की मात्रा की द्रष्टि है नभा जा सकता है। बाम तौर पर इत जमीन पर न नहीं लगला या, पर कुछ बेगार देनी पड़ती थी। तौर पर खेती के दौरान कुल 14 या 15 दिनों सक देनी पड़ती थी। हालदार के मुताबिक तीन दिन चलाने में, तीन दिन खुदाई में, तीन दिन बुनाई या मीं में, तीन दिन कटाई में, एक दिन दौनी में, एक दिन कियानी में केवार देनी पड़ती थी। इसके अलावा, यात्रा कियाय प्रभीदार की पालकी डोने, बांस और सौ बोफा स पहुंचाने का काम करना पड़ता था। (राँची सेटलमेण्ट न्स, पु॰ 58) लेकिन कई गांवों में, खास कर जिले के जार-पूर्वी गौबों में, भंइ हारी सर्वे से पहले ही, बेगार को क्या लगान में बदल दिया गया था। कई गांवों में लगान क्षेत्र चेमार, दोनों मिले-जुले रूप में चल रहा था। अलग-अस्त्रत गाँवों में लगान और बेगार की मात्रा में भी फर्कथा। निसाल के लिए गुट्हातु गांव में कोई मंभिहस जमीन नहीं न, 25 एकड़ मुंदहारी दोन और 57 एकड़ मुंदहारी टॉंड पर कुल मिलाकर Q क० लगान था। पास के हुट्प गाँव 🐧 📆 27 एकड़ मॅंभिइस जमीन भी थी, 35 एकड़ मुद्रहारी दोन और 18 एकड़ भुंदहारी टाँड़ पर कुल 22 🕶 ज्यान था और साथ में 22 दिनों की बेगार ली जाती भी। (सोनपुर परगना का भुंइहारी रजिस्टर, खण्ड II, ग्राम सं० 116 और 126, राँची डिन्ट्रिक्ट रेकर्ड रूम) लगान और बेगार की मात्रा में इस तरह के फर्क की सबसे पहली वजह जमी दार की मतमर्जी के खिलाफ भुंदहारों के विरोध की ताकत में फर्क था।

बेगार के बारे में एक अजीब-सा तथ्य यह है कि हर्लांकि 1869 के छोटानागपुर टीनेंसी एवट के मातहत किसानों को अपनी श्रम सेवाओं (बेगार) को, चाहें तो, नगद समान में बदलवाने की सुविधा दे दी गई थी, फिर भी किसानों ने इसके लिए बहुत कम आवेदन दिए। किसानों ने जिसने दावे जमीन के स्थिए किए बेगार

को तगद लगान में बदलने के लिए उतने शब नहीं किए। जैसे, भंडहारी और मभिहस जमीन पर अपना दावा जताने के लिए किसानों ने भ इहारी कमीशन की 13,763 आवेदन-पत्र दिए जबिक बेगार को नगद लगान में बदलने के लिए सिर्फ 1167 आवेदन पत्र दाखिल किए ह (रॉवी सेटलमेन्ट पेपर्स, पृ० 64 65) भूइहारी सर्वे से ठीक पहले बेठ बेगारी के खिलाफ चल रहे व्याप अांदोलन को देखते हुए यह सचमुच आइचर्यजनक लगता है। इसकी पूरी व्यास्या सरकारी अफसरों के इस दावे से नहीं होती कि भ इहार लोग नगद लगान के बजाय बेगार देना ज्यादा व पसन्य करते थे अथवा बेठ-बेगार के खिलाफ शिकायतें क्यान ल चढ़ाकर की गई थी। (रॉची सेटलमेण्ट पेपर्स, पु० 72) 🚉 इसकी पूरी व्याख्या तभी हो सकती है जब जमीन्दारों के खिलाफ भूइहारों के संघर्ष को भी ध्यान में रखा जाए जैसा कि हम आगे चलकर देखेंगे, भूइहारी सर्वे के दौरात्र व स्थानीय ईसाई आदिवासी भूंइहारों का आंदोलन आधिक मांगों से आगे बढ़कर एक वैकल्पिक राजनीतिक सत्ता की मांग तक पहुंच गया था जो बेठ-बेगारी की बुनियाद को ही-जमीन्दारों के भूमि-स्वामित्व को-चुनौतीदे रहा था। इसलिए यह स्वाभाविक है कि उन्होंने बेठ बेगारी के दिन बढ़ाने या घटाने अथवा उसे नगद लगान में बदलने जैसे गौण मुद्दे पर सौदेबाजी करने से इनकार कर दिया। वे जमीन्दारों के भू-स्वामित्व के अधिकार को ही नाजायज मान रहे थे। यही कारण है कि भूँइहारों ने, सासकर ईसाई भंइहारों ने किसी भी किस्म की बेठ बेगारी को देना बंद कर दिया था। बेठ वेगारी और जमीन्दारी मू-स्वामित्व को नाजावज मानने के बाद वेठ बेगारी को नगद लगान में बदलने क लिए अर्जी देने का कोई मतलब नहीं था।

भूँ इहारी सर्वे से खेतिहर समस्याओं का हल नहीं की निकला। इसकी असफलता का नतीजा यह निकला कि जमीन्दारों और भूँ इहारों, दोनों ने अपने-अपने दावों की और भी बुठन्द करना शुरू किया। पर, यह एक दूसरी कहानी है जिस पर हम बाद में आएँगे।

दृदे हुए खूँट कट्टी गाँवों की व्यवस्था

हम देख चुके हैं कि राँची जिले के एक बहुत बड़े हिस्से

को भ इहारी सर्वे ने अपने कार्यक्षेत्र से बाहर ही छोड़ दिया था। तमाड़ और खुँटी थाने के 459 गांवों में पाया गया कि खूँटकट्टी व्यवस्था टूट गई थी। यहाँ के अधिकांश गांवों में गाँव के मुन्डा एक तरह से गाँव के मालिक बन बैठे थे। यानी उसने गाँव की परजा से लगान लेकर खुद अपने पास रखना शुरू कर दिया था, कुछ मामलों में उसने गांव के ख्ँटकट्टीदारों के चन्दे की रक्षम बढ़ा दी थी और कुछ और मामलों में खुँटकट्टीदारों के परम्परागत अधिकारों का उल्लंघन करते हुए गैर-आबाद जमीन और जंगल पर खुद अपना मालिकाना हक कायम कर लिया था। इन सभी गांवों में खूँटकट्टीदारों के हक धीरे धीरे हड़पते हए मण्डा खुद ही जमींदार जैसा बन गया था। इन अधि-कांश गांवों में खूँ टक्ट्टीदारों की हैसियत भूं इहारों जैसी हो गई थी यानी उनकी पृश्तैनी जमीन अब रियायती लगान पर उन्हें दी गई जोत समभी जाने लगी, हगंकि इसके लिए उन्हें बेगार नहीं देनी होती थी। (इन्साइक्लोपीडिया मुण्डारिका, पृ० 2399-2401)

जिन गाँवों के लोग अपना चन्दा सीधे मानकी को देते थे (चापुटा गांवों में), उन गाँवों में असिलियत में मानकी खुद मालिक बन गया था और अवसर वह इन गांवों में अपनी पसंद के आदमी को गांव वा मुण्डा नियुक्त कर देता था जो कई वार उस गांव के खूँट का सदस्य भी नहीं होता (वही) । इस तरह टूटी हुई खूँटकट्टी व्यवस्था बाले इन गांवों में मुण्डा और मानकी खुद छोटे मोटे जमींदार बनकर उभरे । कुछ गांवों में मुण्डा और मानकी ने रैयतों की जमीन को उसी तरह अपनी व्यक्तिगत जमीन में बदल लिया जिस तरह भूँदहारी गांवों में जमींदारों की मंभिहस जमीन थी (वही, साथ मं, रांची सेटलमेण्ट पेपर्स, पृ० 99)

खूँ टकट्टी व्यवस्था के टूटने के कुछ और कारण भी थे। इनमें एक मुख्य कारण 19 वीं सदी के अंत में दीवानी अदालतों द्वारा दिए गए फैसले थे। एक दूसरा कारण कुछ गांवों में जमीन्दार द्वारा परम्परागत मुण्डा-मानकी को हटाकर लगान वसूली के लिए अपने अधिकारी को नियुक्त करना था।

### शुद्ध जमीदारी गांव

छोटानागपुर में गांव की जमीन पर किसी न किसी हद तक सामृहिक स्वामित्व के अधिकारों का सबूत देनेवाली उपरोक्त सभी आदिवासी ग्रामीण व्यवस्थाओं के िपरीत इतिहास के दौरान कुछ ऐसे गाँव भी दिखाई पड़े जहां शुद्ध जमीन्दारी व्यवस्था चलती थी। इन गांवों में आम तौर पर दो तरह की जमीनें होती थीं - एक, जिसपर आम रैयत लगान देकर खेती करते थे, दूसरे, जमीन्दार की अपनी खेती की जमीत । ऐसे गांवों को जमीत्वारों ने खुद ही बसाया था या जमीन्दार से जंगलवाली जमीन को अनुदान के रूप में पाने वालों ने बसाया था। ये गांव ऐसे थे जहाँ पुराने समुदायिक अधिकार कभी नहीं रहे। या फिर, पुराने बाशिंदों को हटाकर या उनके गांव छोड़कर चले जाने के बाद इन गांवों को फिर से बसाया गया था। गांव की आबाद और गैर-आबाद जमीन तथा जंगल, सभी पर पूरा अधिकार सिर्फ जमी दार का होता था या उससे अनुदान पाने वाले का, जो गांव आबाद कराने का जिम्मेदार होता था। इस तरह की जमीन्दारी व्यवस्था वाले ज्यादातर गांव रांची जिले के बानी और कोलेबीरा थाने में पाए गए।

"आम तौर पर इस्नाकेदार, जो छोटानागपुर के महाराजा के मातहत परगने पर प्रत्यक्ष या परोक्ष अधिकार रखता था, किसी जंगल वाली जमीन को किसी धनी-मानी या नजदीकी रिक्तेदार तेली, मुण्डी या राउतिया को एक-मुक्त रकम पर दे देता था और उससे साल में एवबार मामूली लगान लेता था। इस जंगलवाली जमीन को पाने वाला मालिक (जमी दार) जंगल साफ करके खेत तैयार करने का काम चाहे खुद शुरू करे या न करे, उसका मन सद दूसरी जगहों के रैयतों को अपनी ओर खी चकर जंगल को साफ कराने और गाँव आबाद कराने का होता था। कभी-कभी ये रैयत एक ही जाति से मिल जाते थे, लेकिन अवसर ये कई जातियों खड़िया,गोंड, मुण्डा, उरांव और विभिया—से आते थे।" (राँची सेटलमेण्ट पेपर्स, पुठ 87)

ऐसे गांवों में भी रैयतों को हर तरह के परम्परागत अधिकारों से वंचित नहीं रखा जाता था । वास्तव में कुछ परम्परागत अधिकारों के मिलने के कारण ही कई जगहों से रैयत यहाँ आते थे, खास कर राँची जिले के मध्यवर्ती और पश्चिमी परगनों से । इन अधिकारों में सबसे मुख्य नदी-नाले के तट पर दोन खेत बनाने या टांड़ जमीन और गैर-आबाद जमीन को वदल कर दोन खेत तैयार करने का अधिकार था जिस पर शुरू के कुछ, सालों तक— तीन से पांच साल तक—लगान नहीं लगता था । इसके बाद गाँव में प्रचलित लगान से आधा लगान देना पड़ता था। ऐसी जमीन को फोड़कर कहते थे यानी रंयत ने उसे खुद कुदाली से कोड़ कर तैयार किया था। हेकिन आबादी बढ़ने के साथ-साथ इस अधिकार पर दबाव बढ़ने लगे। जमींदारों हारा वसाए गए इन गाँवों में खेती और गर-आबाद जमीन पर रैयतों के विशेष अधिकार 19वीं सदी के अन्त तक घट कर बहुत कम रह गए थे। लेकिन परम्परागत अधिकारों के घटते जाने की यह प्रक्रिया तो सारे छोटानागपुर में आम तौर से चल रही थी। (डॉ॰ ए॰ नॉट्रेंट का गंनी क सेटलमेण्ट ऑफिसर को पत्र, 13 फरवरी, 1905; गंनी सेटलमेण्ट पेपर्स )

इन गाँवों की एक विशेषता यह थी कि यहाँ जमीदारों की अपनी बकाइत जमीन का रक्वा बहुत बड़ा होता था। इसका कारण कुछ तो यह था कि जमीदार खुद भी खेतिहर जाति का होता था, दूसरे, वह खुद भी नौकर-चाकरों वी मदद से जंगल साफ करके खेत तैयार कराता था।

इसमें कोई शक नहीं कि इन गाँवों में रैयतों का लगान अपनी मर्जी से बढ़ाते रहने का जमींदार को पूरा अधिकार होता था और उसके इस अधिकार के आगे रैयत पूरी तरह लाचार होते थे। इन गाँवों में जमींदार की बकाश्त जमीन का रकबा बहुत ज्यादा होने का असली कारण यही था कि यहाँ रैयतों से लिए जाने वाले लगान की दर बहुत ज्यादा थी। यह भी समभा जा सकता है कि बकाश्त जमीन का रकबा बहुत ज्यादा होने के फलस्बरूप ही रैयतों के जिल वची जमीन पर लगान की दर ऊँची होती थी। पाठकों से विनीत निवेदन है कि सुद्रण की अत्य-धिक बड़ी हुई लागत के कारण इस पत्रिका की कीमत बढ़ाकर 2 रु० करने के लिए मजबूर हुए हैं। हमें आशा है, आप हमारी असहायता को सममते हुए यथापूर्व प्रकाशन के इस प्रयास में साथ देंगे। — 'भारखण्ड दर्शन'